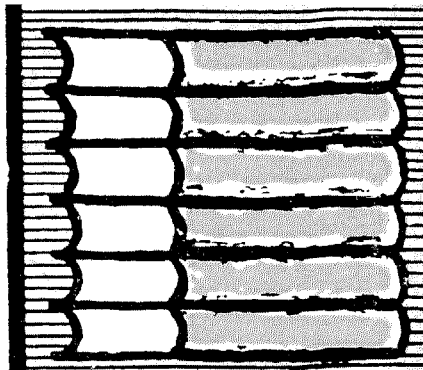


# دراسات في الإسلام

يصدرها

الجامعة الأعلى للشئون الإسلامية  
القاهرة



## النظام الاقتصادي في الإسلام

للأستاذ محمد عبد المطلب أحمد

العدد السابع والأربعون



دراسات في الإسلام

يسدرها

المجلس الأعلى للشئون الإسلامية

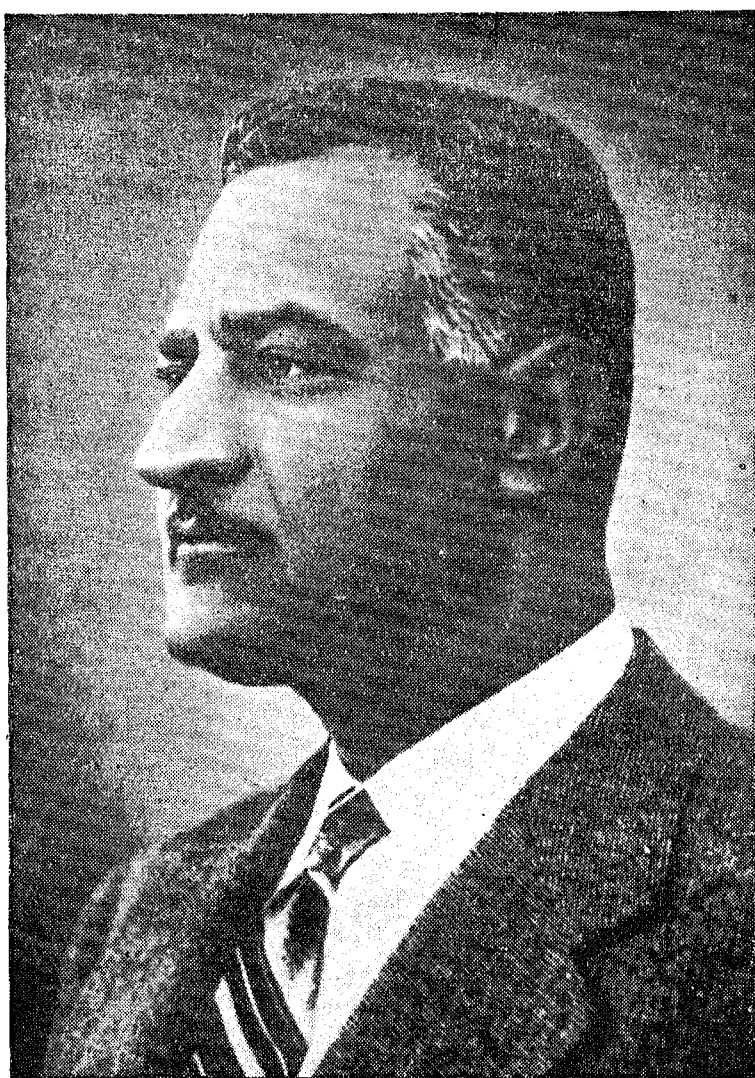
# النظام الاقتصادي في الإسلام

للأستاذ محمد عبد المطلب أحمد

يشرف بهاته إصدارها :

محمد توفيق عوضية







بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

« وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا  
فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُوَدِّونَ »

«سورة التحل»



## مقدمة

لقد بدأت الكتابة في هذا البحث وأنا أتوقع أن أعيش لحظات ممتعة بين سطور الكتب التي تتحدث عن اقتصاديات الإسلام بوجه خاص والاسلام بوجه عام . والحقيقة أن هذا التوقع لم يُعْبِر أبداً فقد دلت تلك الساعات التي قضيتها أبحث النظام الاقتصادي في الإسلام . دلت على أن الإسلام قبل كل شيء دين ودنيا . روح ومادة . عالج النفوس الإنسانية وحطم في طياتها عوامل الشر وكوامن الفساد . ثم أُوجِدَ لها نظاماً سماوياً يستمد عناصر تنظيمه من بيئه الإنسان وظروف وجوده ومعيشه ولقد بدأت بحثي هنا - بعد أن قسمته ثلاثة أجزاء - بالحديث في مقدمة تتناول النظام الاقتصادي وتحديد فترة البحث . ثم أبرزت أسس المدارس الاقتصادية محاولاً تفسير مفهوم النظام الاقتصادي فتُحدِّثَت عن المدرسة الكلاسيكية ثم المدرسة التاريخية .

وفي حديثي حاولت إبراز الأسس التي تعتمد عليها في تحديد فترة البحث . ثم خلصت إلى تحديد النقاط التي سُوفَ تكون مجال الحديث ومدار النقاش .

فتكلمت في الجزء الأول . عن الفلسفة العامة للنظام الاقتصادي في الإسلام . الحرية . أم التدخل . مبتدئاً كلامي عن

المذاهب الاقتصادية القائمة . أو الفلسفات الاقتصادية الموجودة في نظام الاقتصاد وأولى هذه الفلسفات هي فلسفة « الحرية » وثانيها فلسفة « التدخل » وبعد أن عرضت لهاتين المدرستين أثرت السؤال الهام - والذى من أجله عرضت الفلسفتين السابقتين - وهو هل الاسلام نظام الى الحرية . أم هو يسير نحو التدخل .

تحدثت عن الاسلام والنظام الحر أو الفلسفة الحرية متبعاً أثناء هذا الحديث آيات كتاب الله وأحاديث الرسول وسيرة الصحابة رضي الله عنهم . عارضاً لآرائهم فيما عرض لهم من أمور كى التقط أو آخذ من هذه المصادر الأسس التي على أساسها يمكن أن نقول بأن الاسلام يتبع عن هذا النظام الحر أو يقترب منه . ولقد خلصت من هذه النقطة الى المقارنة بين الاسلام والرأسمالية وأوضحت بعد الاسلام الكبير عن هذا النظام الرأسمالي الفاسد .

تحدثت عن الاسلام ونظام التدخل . وفيه أوضحت مدى كثرة المذاهب الاشتراكية وتعددها . وبدأت كلامي بالحديث عن الاسلام والشيوعية . وأوضحت مدى تناقض المفاهيم الشيوعية مع العقائد والنظم الاسلامية وعرجت من هذا النظام الشيوعي الى نظام ديكاتوري آخر هو النظام الفاشي موضحاً أيضاً مدى العلاقة بينه وبين النظام الاسلامي . ثم تقدمت من هذه النقطة الى الحديث عن الاسلام والاشتراكية وقعت بها كما أوضحت في مكانه - الاشتراكية التطورية السلمية في مقابل الاشتراكية المتطرفة الثورية وهي التي أسميتها كما يطلقون عليها « الشيوعية الماركسية » .

ولقد حاولت أيضاً اوضاح مدى توافق الاسس الاشتراكية لبعض تعاليم الاسلام . ثم خلصت الى أن الاسلام هو الدين الجدير بلقب

الاشتراكية بما خطه من أسس في التكافل والتضامن . وبما رسّمه من أسس في العدالة والمساواة .

ختمت هذا الجزء من البحث بحديث عن النظم الاقتصادية عمامة . وأوضحت مكانة الاسلام كنظام اقتصادي بين هذه النظم .

كان الجزء الثاني هو جزء الحديث عن التطبيق في الاسلام . وقسمت فترة البحث الى ثلاثة أقسام . الاولى هي تأسيس الدولة . وانتهت بموت الرسول - صلى الله عليه وسلم - وفيها عرضت ل الحديث موجز عن النظام الاقتصادي قبل الاسلام . ثم تبعته بالحديث عن مجتمع المدينة ومصادر التشريع آنذاك . ثم كان العصر الثاني وهو عصر كبار الصحابة ويمتد الى تولى على بن أبي طالب الخلافة . ثم العصر الثالث وهو عصر صغار الصحابة ويتبعه من ثلاثة معاوية سنة 41 هـ الى اواخر القرن الثاني الهجري . وكانت تلك هي عصور التشريع الثلاثة ثم واصلت حديثي متكلما عن نظام المعاملات في الاسلام . وعرضت لكثير من هذه المعاملات في سرداً موجز كالبيع والربا والرهن الخ .

وفي نهاية هذا الجزء تحدثت عن الميراث في الاسلام ومدى فائدة هذا النظام من الناحية الاقتصادية وبينت الحكمة في نظام الارث .

خرجت من هذا الجزء الى الجزء الثالث والأخير في البحث وهو الذي يشمل الحديث عن مصادر الدخل في عهد الرسول من زكاة وخمس وغنم وفيه وجزية واقطاع . ثم تحدثت عن موارد الدولة في العصر الثاني وشملت الموارد أيضًا الزكاة والغنيمة والجزية والخرجاج والاقطاع والعشور وغيرها من الضرائب ثم تحدثت عن ثروة الدولة الاسلامية في عهد الرسول وفي عهد الخلفاء

من بعده تم تابعت الحديث عن بيت المال وأوضحت أن أول من أنشأه هو عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

بعد حديثي عن الموارد . كان لزاماً أن أتجه إلى الحديث عن مصارف الدولة من ايراداتها . وذكرت أن أبواب هذه المصارف ثلاثة كل منها يستمد حاجته من نوع معين من واردات الدولة .

تبعد الكلام عن المصارف بالكلام عن الضريبة والعدالة الضريبية في الإسلام . وأوضحت مدى ما اشتغلت عليه هذه الصراييف من روح العدل والرحمة والمساواة .

وختمت هذا الجزء بالحديث عن العوامل السياسية ومدى تأثيرها في النظام الاقتصادي في الإسلام وقد أوضحت خلال هذه النقطة أسس الحكم في الإسلام ومدى تأثيرها في التوازن الاجتماعي والاقتصادية وكانت هذه الأسس هي العدالة . الشورى . مسؤولية الحاكم . الطاعة .

ثم ختمت البحث بالحديث عن الاشتراكيات المعاصرة وكيف بدأت تلتلاقى مع تعاليم الإسلام القوية وخاصة اشتراكيات الشرق العربي ومنها بوجه أخص الجمهورية العربية المتحدة . ثم ذكرت في ايجاز عناصر هذه الاشتراكية العربية حتى تتبين منها مدى قربها أو بعدها عن النظام الاقتصادي في الإسلام .

وبعد لعل أكون قد وفقت بعض الشيء . وهذا هو أمل ورجائي . والحمد لله الذي وفقني كي أبذل هذا الجهد الضئيل في سبيل تثبيت أصول الإسلام الاقتصادية فوق غيرها من النظم والمذاهب والفلسفات .

## أولاً :

نتحدث هنا في مقدمة تتناول مفهوم النظام الاقتصادي وتحديد فترة البحث .. وتناول : أوجه الجدل والنقاش التي تدور حول تحديد مفهوم النظام الاقتصادي وفقاً لمدارس الفكر المختلفة . كما تتناول علاقة النظام الاقتصادي بمعايير الزمان والمكان . وفي هذا الصدد نجد أن هناك مدرستين من مدارس الفكر الاقتصادي يمثلان في حقيقة الامر انعكاساً لما فيهما الفلسفية بصفة عامة وهما :

١ - **المدرسة الكلاسيكية** : وهي تعنى بالنظام الاقتصادي ذلك النوع من النشاط الذي يكفل تحقيق المصلحة الشخصية للفرد في ظل إطار من الملكية الفردية الخاصة . حيث تعتبر مصلحة الفرد محور مصلحة المجتمع . ومن وجهة نظر هذه المدرسة يعتبر النظام الاقتصادي نظاماً طبيعياً تحكمه قوانين طبيعية ليس للإنسان دخل في تغييرها أو التغيير في جوهرها أو حتى في شكلها . فهي بذلك قوانين صارمة قدرية من صنع الله

والنظام الاقتصادي وفقاً لهذا النمط من التفكير يعد منفصل عن معايير الزمان والمكان فهو نظام مطلق لا نسبي . يحكم البشر وبسيرهم مهما تغيرت عجلة التاريخ أو تغير موطن الإنسان ، ولاشك أن مثل هذه المدرسة من مدارس الفكر الاقتصادي قد بنت هذه النتائج على أساس أسلوب البحث الذي كان سائداً . وهو ذلك الأسلوب الذي يرسم من منطق صناعي صورة زيتية لعالم حقيقي . أو بعبارة أخرى . أسلوب البحث التجريدي الذي يبدأ بفرض صناعية . يبني على أساس منها نتائج يفترض فيها الصحة والمنطق . بينما هي في حقيقة الامر ليست الا نوعاً من المناقضة العقلية التي تحييد عن منطق الواقع في كثير أو قليل . فالإنسان الاقتصادي . والمنافسة الحرة الاقتصادية الخالصة التي كانت البداية والتي بني على أساس منها النتائج السابقة الذكر .

ليست الا قصورا تبني في السماء وليس لها دعائم على الأرض فهى ليست الا خيالات فنان ذو بسلقة متسامية . تصور واقعاً وهو أبعد ما يكون عن الواقع . والحقيقة أن منطق المدرسة - نبها وصنيعها - ليس الا انعكاساً لمدارس الفكر الفلسفى التى أرادت تمجيد الفرد فكانت مأساة على انفراد نفسه . اذ أنها فى الحقيقة محدث فرداً بذاته يملك ويتحكم . وأبعدت عن الصورة . أو حتى عن رتوش الظل فيها انساناً آخر يشقى ويكسدح . مستبعد لا ملكية له . ولكننا لو اتبعتنا أسلوب العدل العلمي لحق لنا القول أن المدرسة لم يكن أمامها أن تقول غير ما قالت . فهى تعيش فى جو تحقق فيه التقدم والازدهار على يد أفراد قلائل من المغامرين . منتفعى الاكتشافات الجغرافية والثورة الصناعية . الامر الذى مالبث أن ظهر أنه لا يخلو من المطاعن . فسهام النقد توجه إليه من كل حدب وصوب . فانظام الاقتصادى طالما أنه نظام باحث فى الإنسان ومتعقب له مسيرة مصالحه . وطالما أن هذا الإنسان ولد خاضعاً لمعايير الزمان والمكان لا يمكن بحال من الاحوال إلا أن يكون نظاماً نسبياً . فهو ليس كالبركة الآسنة تسير في أي اتجاه . وإنما هو من صنع المكان والزمان . وتاريخ العالم الاقتصادى ليس الا دليلاً على ذلك . فان كانت انجلترا قد اتبعت في فترة من تاريخها أسلوب الحرية ومنطقها في ظل ظروف كانت الحرية فيه مغناها بالنسبة لها . فانها وهى ذات الدولة . وإن ثبتت دعائم المكان - قد اتبعت أسلوب الحماية الجمركية . بل وحادث عن نظام الحرية في ظل زمان آخر . أوليس ذلك دليلاً وباضحاً على أن مقومات الزمان حاكم للنظام مسير له .

ـ كذلك لو ثبتنا من ناحية أخرى دعائم المكان فاننا نجد أنه ان كانت الحرية صالحة بالنسبة للدولة فانهـ لا تـعـدـ بـحالـ من الاحوالـ صـالـحةـ لـالـدـوـلـةـ أـخـرـىـ . ذلك أنـ الـإـنـسـانـ وـهـوـ مـحـورـ النـظـامـ الاقتصادـىـ . يـتـفـاعـلـ مـعـ الـمـكـانـ . وـمـوجـاتـ التـأـيـرـ وـالتـأـثـيرـ بـيـنـ

وبين واقع منشأه . موجات في حقيقة الامر متصلة ومستمرة . فالانسان ليس الا تعبيراً عن ظروف مكان وظروف المكان ليست الا صفة للانسان .

وقصارى القول اذن أن المدرسة الكلاسيكية في تحديدها للنظام الاقتصادي قد حادت عن الصواب حينما مجدت الفرد فيه . واعتبرته محوراً له . وكذلك حينما تصورته فراغاً يعيش بلا ركين هامين وهم الزمان والمكان . قوانين الانسان الابدية .

**المدرسة التاريخية** : وهي تلك المدرسة التي ظهرت حينما بدأت نتائج الثورة الصناعية في شقها الحزين تبدو في أفق أوروبا . وبعبارة أدق حينما بدأ يبدو في الأفق أن الثورة الصناعية كانت ثورة لصائح طبقة معينة بالذات . وحينما بدأ يبدو في الأفق أنه قد كتب على طبقة معينة بالذات أن تعيش في ظل نظام يقيدها بآطواق من الحديد . كتب على الكادحين أن يظلوا كادحين حينما ظهر في مناجم ألمانيا وبين طرقات الآلات وتصاعد الغبار أن هناك فئة قد تلقت هذا الغبار متنفساً لها وأخر جته بيديها يصنع ذهباً لغيرها . في ظل هذا الجو المشبع بالآلام من ناحية . والتخم بالذهب من ناحية أخرى . ظهرت المدرسة التاريخية . هذه المدرسة وان كانت تعد مدرسة من ناحية كونها أسلوباً في البحث يعد جديداً . فانها تعد مدرسة أيضاً من حيث الفلسفة العامة والمنطق العام الذي أبرزته من ناحية الاسلوب . وبذلت المدرسة أسلوبها في التفكير باستخدام معاول الهدم لاسلوب المدرسة الكلاسيكية ، فلقد أبرزت أنه في مجال البحث الاقتصادي لا يجب أن يرسم بحال من الاحوال من منطق صناعي صورة زينة لعالم حقيقي . بل يجب أن يرسم من منطق حقيقي صورة حقيقة لعالم حقيقي . فالنظرية الاقتصادية والنظام وفقاً لذلك يجب أن يجد أصوله وأن يخضع للواقع لا أن يخضع الواقع لمنطق تجربى عقلى . فالبحث والنظام يجب أن يجد منابعه من الواقع نفسه .

ومتابعة التاريخ بتصوره المتعاقبة . القائم منها والابيض هي بحق صورة الانسان في بحثه عن سعادته . والتاريخ أكبر معلم . فهو يعطي دروس الماضي عظة . والعظة بداية التفكير . واستمرار التفكير معناه الوصول الى الحقيقة . والحقيقة هي غاية الانسان . وان اختلفت معاييرها .

الحق اذن أن المدرسة التاريخية قد هاجمت المنطق التجريدي وسايرت المدارس التجريبية في مجال العلم الفيزيائي في ضرورة لجوئه إلى الواقع لخدمة البحث . ولا يجب أن يفهم من ذلك أن المدرسة التاريخية قد هاجمت المنطق الاستنبطي . بل على العكس من ذلك . اذ أنها وجدت أن الاستنبط والاستقراء لا زمرين لاستمرار البحث لزوم الساقين للمسير . هنا من ناحية أسلوب البحث . أما من ناحية الفلسفة العامة . فلقد بدأت أيضا بهجوم فعال على المنطق الكلاسيكي . وأبرزت أن النظام الاقتصادي لا يمكن بحال أن يخضع لفرد بذاته . بل على العكس من ذلك غايتها المجتمع كله . فتحقيق مصلحة المجتمع يضمن تحقيق مصلحة الفرد بينما أن تحقيق مصلحة الفرد على العكس من ذلك قد لا يضمن تحقيق مصلحة المجتمع .

خلصت المدرسة من ذلك الى أن النظام الاقتصادي تحكمه معايير الزمان والمكان . فهو نظام نسبي فيما ينطبق في ظل مكان لا ينطبق في مكان آخر . وما ينطبق في ظل زمان لا ينطبق في ظل زمان آخر . و الواقع ان هذا المنطق سليم اثبتته تطورات العالم الاقتصادية . فلقد أثبتت وقائع التاريخ انه وان كان الأسلوب الحر قد اعتبر علاجا ناجحا في دولة كأنجلترا في ظل ظروف كانت الخربة فيها أسلوبا صحيحا . فان هذا الأسلوب نفسه لم ينجح في أن يخرج بالبلاد المختلفة من تلك الحلقة المفرغة التي تدور فيها . وتمثل في ركود مزمن ورجعية اقتصادية .

وفي أرض يستنزف باطنها أو ظاهرها بطرق عنيفة بالية لا تندع مجالا للابتکار والتجديد . بل أصبح الأسلوب العر اسلوبا عقيما باليها . وأسلوب التدخل أسلوبا جديدا باعثا للامل .

### ب - ابراز الاسس التي تعتمد عليها في تحديد فترة البحث :

وهنا نواجه سؤالا جوهريا . وهو : هل نعني بالنظام الاقتصادي في الاسلام ذلك النظام كما أبرزه كتاب الله السماوي ودعمته زيادة وايضا حا أقوال الرسول - صلى الله عليه وسلم - أم أنها نعني أسلوب التطبيق لاقوال الله تعالى وأحاديث رسوله ؟ اذا كنا نعني الشطر الاول فلسنا في حاجة لتحديد فترة البحث . فكتاب الله كتاب منزل لكل زمان وكل مكان . فأقواله لا تخضع للزمان . لأن الزمان من صنعه . وكيف للمصنوع أن يحكم الصانع ؟ وإذا كنا بقصد المعنى الثاني فان تحديد فترة البحث لا شك تثير جدلا عنيفا .

هل لنا أن نأخذ فترة التطبيق الاولى حيث كان الرسول يعطي جل همه - وقته وطاقته - حياته كلها - لتدعيم رسالة الله . وهي رسالة معنوية كان العرب فيها في حاجة الى أقوال منزلة من السماء تهديهم الى وجود الله جلت قدرته . قبل أن تبرز لهم أو تضع أمامهم نظاما مكتملا الاسس والدعائم . فالعربي في حاجة الى معرفة الله أولا . تم بعد ذلك في حاجة الى التعرف على نظامه . لذلك فان هذه الفترة الاولى من تاريخ الاسلام تستطيع أن تعطى لنا معينا لا ينضب من الافكار السامية . لكنها ولها العذر في ذلك لا تستطيع أن تبرز نظاما جديدا . هو النظام الاقتصادي في الاسلام . لكن الحق يقال ان الفكر الاسلامي في تلك الفترة نظرا لكونه محل ولادة « يواجه أوجهها من النقاش والجدل والعناد » يستطيع أن يبين لنا فكرة النظام الاقتصادي في الاسلام .

وطالما أن الفكر بداية للواقع : فإن دراسة تلك الفترة تهدينا  
كثيراً من الأفكار التي تعد مفتاحاً لدراسة الواقع الإسلامي بعد  
ذلك .

وعليه فإن دراسة عجالة سريعة عن تلك الفترة تعد أمراً  
لازمـاً ولكنها لا تعطـي لنا كلـ ما يريدـ . فـهي تعـطـي لنا الشـكلـ  
العامـ للصـورةـ ولكنـهاـ لاـ تعـطـيـ الصـورةـ نفسـهاـ .

كيفـ لناـ اذـنـ أنـ نـحيـطـ بالـصـورـةـ . . . بلـ وـ بـرـتوـشـ الـظـلـ  
فيـهـاـ ؟

ـ هناـ يـشارـ جـدـلـ أـكـثـرـ عـمـقاـ . وـهـوـ أـنـ الـاسـلـامـ قـدـ مـرـ بـمـراـحـلـ  
مـتـعـدـدـةـ . مـرـحـلـتـهـ الـاـوـلـ ـ كـانـتـ الرـسـالـةـ وـنـشـرـهـ بـيـنـ قـوـمـ مـنـ  
الـكـفـرـ وـالـمـلـحـدـيـنـ . ثـمـ مـرـحـلـتـهـ الـثـانـيـةـ وـكـانـتـ مـرـحـلـةـ التـوـسـعـ فـيـ  
الـدـعـوـةـ وـالـنـصـرـةـ لـأـقـوـامـ عـاـشـوـاـ فـيـ ظـلـ الـشـرـكـ فـتـرـةـ طـوـيـلـةـ . وـهـيـ  
مـرـحـلـةـ التـوـسـعـ الـاسـلـامـيـ . وـمـرـحـلـتـهـ الـثـالـثـةـ كـانـتـ مـرـحـلـةـ تـدـيـعـ  
الـدـوـلـةـ الـاسـلـامـيـةـ . وـبـنـاءـ أـسـسـهـاـ السـيـاسـيـةـ وـالـاـقـتـصـادـيـةـ آـيـ وـضـعـ  
مـنـطـقـ المـعـاـمـلـاتـ الـاسـلـامـيـةـ مـوـضـعـ التـنـفـيـذـ . وـلـاـ شـكـ آـنـ اـهـمـالـ  
فـتـرـةـ دـوـنـ أـخـرـيـ يـعـدـ بـعـدـ عـنـ الـحـقـيـقـةـ الـعـلـمـيـةـ . بـلـ يـعـدـ تـحـيـزاـ غـيرـ  
خـاصـعـ لـلـقـيـاسـ . فـأـيـ مـرـحـلـةـ لـيـسـتـ إـلـاـ وـلـيـدـةـ ظـرـوفـ مـرـحـلـةـ سـابـقـةـ  
لـهـاـ . هـذـاـ هـوـ مـنـطـقـ الـحـيـاـةـ . . . فـالـحـيـاـةـ مـزـيـجـ مـتـتـلـاـحـقـ  
مـنـ الـخـطـأـ وـالـصـوـابـ . . . مـنـ الـحـسـرـةـ وـالـهـدـوـءـ . . . مـنـ السـعـادـةـ  
وـالـشـقـاءـ . . .

ـ حـتـىـ الـآنـ لـاـ زـلـنـاـ فـيـ مـجـالـ الـبـيـحـثـ الـفـلـسـفـيـ وـلـمـ تـحدـدـ بـعـدـ فـتـرـةـ  
لـلـبـحـثـ وـلـكـنـ تـلـكـ الـدـرـاسـةـ السـابـقـةـ أـوـضـنـحـتـ لـنـاـ أـنـ دـرـاسـةـ النـظـامـ  
الـاـقـتـصـادـيـ الـاسـلـامـيـ تـتـطـلـبـ مـنـاـ : . . .

ـ ١ـ - تـتـبـعـ مـنـابـعـ الـفـكـرـ فـيـ كـتـابـ اللهـ وـسـنـةـ رـسـوـلـهـ .

- ٢ - الفلسفة العامة للنظام : الحرية : التدخل .
- ٣ - دراسة سريعة ومقارنة لأوجه النشاط الاقتصادي فيما قبل الدعوة وبعدها .
- ٤ - دراسة سريعة لأوجه المعاملات في الجزيرة والبلاد التي فتحت لتبني الأسلوب الإسلامي في المعاملات .
- ٥ - مصادر الدخل .
- ٦ - أسس التوزيع للدخل المكتسب وفقاً لمصادره .
- ٧ - دور الدولة المالي من ناحية الضرائب والعدالة الضريبية .
- ٨ - العوامل السياسية ومدى تأثيرها في تطور النظام الاقتصادي في الإسلام .



الجزء الأول  
الفلسفة العامة للنظام الاقتصادي في الإسلام



قد يتعين علينا في بداية الأمر أن نناقش مدلول الفلسفة العامة — مضمونها وجوهرها — وقد تبدو في الحقيقة تحديد كلية فلسفة من الأمور السهلة نسبية إذا كنا بقصد مناقشة نظرية أكاديمية من صنع الإنسان . وعلى Heidi من آرائه . ولكن الأمر يختلف وهو على العكس من ذلك يكتنفه كثير من الصعوبات إذا كنا بقصد مناقشة فكرة الهيبة من صنع رب أعلى . ويزداد الأمر تعقيدا على تعقيد إذا ما أردنا مناقشة ذات الفلسفة على ضوء واقع يكتنفه كثير من التغير والديناميكية . أو بتعبير متكافئ . أن جوهر الصعوبة في مناقشة فلسفة النظام الاقتصادي الإسلامي تتمثل في محاولة دراسة فلسفة النظام سماوي . ليس بوصفه فكرة فحسب وإنما باعتباره واقع أيضا . ذلك أن ادخال معايير الزمان على الفلسفة يفقدها كونها فلسفة . يحوّلها إلى سياسة أو واقع . هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى فإن مناقشة فلسفة النظام الاقتصادي في الإسلام تقتضي منا قدرًا من التواضع . لكنه لا يفقد كون الإسلام نظاما ساميا لا محل لمقارنته بأنظمة إنسانية . ذلك أن دراسة فلسفته تقتضي منا تحديد مكانه بين الأنظمة المعروفة « الحرية : التدخل » ينتاب العالم بصفة عامة نوعان من الفلسفة فيما يتعلق بالنظام الاقتصادي . .

أولى هذه الفلسفات هي تلك التي نادى بها دعاة الحرب . والتي تتلخص في أن ترك الأمور تسير على اعتنتها يحقق أكبر قدر من الخير . بحيث إذا وجد هذا الخير مشوبا بالشر فان من جمه . من وجهة نظرهم — تدخل الدولة في الشئون الاقتصادية . فالدولة تمثل من وجهة نظرهم مصادر الشر ومنشأ الخطر . وهم في ذلك يدوار في مخيلتهم صورة لنظام يحقق فيه للملكية الفردية الخاصة أن تلقى كثيرا من التأييد والتقدير . ويتحقق للمنافسة الحرة الخالصة أن تكون منهاج الفكر وأسلوب العمل . ويتحقق فيه للواقع الشخصي أن يكون الدافع الأوحد والمحرك والمسيّر دون

فيه للواقع الشخصى أن يكون الدافع الاوحد والمحرك والمسير دون باقى الدوافع . أو دون غيره من الغرائز . فالانسان من وجهة نظرهم خير . خيره فى صالح المجتمع يقدر ما فى صالح نفسه . ذلك طالما أن دافع المصلحة الشخصية محرك له مسیر لأعماله . فهو رشيد بطبعه متعقل بسلیقته . باحث عن خير المجتمع بحكم خلقه .

ثانى هذه الفلسفات هي تلك التي ترى أن الحرية للفرد دون ما قيد أو شرط في مجالات النشاط الاقتصادي زيف وسراب . فهو نزاع لخير نفسه . تحركه الآنا . وتغلب على طبيعته . بعيد عن خير المجتمع . أما عن قصد . أو بحكم ديناميكية الحياة . كذلك تمثل المنافسة الحرية الخالصة مجرد خيالات هي نتاج خالص لقدر ليس بالقليل من التجربة الغير واقعى . فهي تتصور حياة اقتصادية تحركها خيوط جهاز الثمن في أوتوماتيكية خلاقة بناءة . وهي لا تعدو في حقيقة الأمر أن تكون سرابا جاء عن الصواب في كثير أو قليل .

ويخلص دعاء المدرسة هذه من كل ذلك أن ما أعطته مدرسة الحرية من تقدیس للملكية الفردية كان تقدیسا في غير محله . فالمملکية الفردية الخالصة شر . ومحركها المصلحة الذاتية . أنانية في جوهرها الذي يشوّه المنافسة . فهو في طبيعته منطق الاحتكار . ومرتع خصب للتحكم والسيطرة لاقليّة مالكة لرأس المال بحكم السبق الذي حظت به في ميدان الاستقلال . وهو ميدان جد فسيح لذوى النفووس الضالة . وإن كان أضيق من سم الخياط لذوى النقوس السليمة الصالحة .

قصاري القول أن أمامنا اتجاهين :

أ ) يؤمن بالحرية في النشاط الاقتصادي في إطار من الملكية الفردية الخاصة دونما حدود أو قيود حيث مصلحة الفرد هدف النظام .

ب) يؤمن بزيف الحرية في مجالات النشاط الاقتصادي .  
ويرى في الملكية العامة الجماعية لوسائل الانتاج خير  
المجتمع . الذي يحظى من هذا النظام بالحقوق كلها  
باعتبار أن خير المجتمع طريقه وصول لخير الفرد .

ويتفرع عن ذلك جدل عميق في مجالات فرعية بين دعاء  
الفلسفتين . فالخلاف حول الملكية يتضمن خلافا في تحديد مفهوم  
العدالة . والخلاف حول الحرية يتضمن خلافا في تحديد نوعية  
الغرائز التي تحكم البشر . والخلاف حول الفرد والمجتمع يتضمن  
خلافا في السببين . أيهما طريقه وصول للأخر . كما أن الخلاف  
موجود عند ذلك في الناحية الزمنية . أيهما نبدأ به قبل الآخر .  
الفرد أم المجتمع ؟

وهنا يثار السؤال الرئيسي . . . . .

هل الاسلام ينتمي إلى المذهب الأول أم أنه من دعاء المذهب  
الثاني ؟

الواقع أن مناقشة هذا الأمر يتطلب إبداء بعض الملاحظات التي  
من ناحية أهميتها ترقى إلى مستوى العوهر دون ما تردد  
هذا الملاحظات هي :

١ - ان عقد المقارنة لا يراز مكان الاسلام بينهما يتطلب الماما بالفكر  
من ناحية . حيث تناقش الفلسفة الاسلامية على ضوء فلسفي  
الحرية والتدخل . هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى  
يتطلب عقد مقارنة بين السياسة الاقتصادية للنظام الاسلامي .  
والسياسة الاقتصادية في ظل الحرية والتدخل .

٢ - ان عقد مثل هذه المقارنة لا يقلل بحال من الاحوال من قيمة  
الاسلام ومن كونه نظاماً مثلاً . وان جافيينا بذلك طبيعة

البحث العلمي . وهي كوننا نعتقد الفروض قبل مناقشتها .  
ونؤمن بصحتها قبل وضعها في الميزان . ولنا في ذلك عنده  
فالباحث هنا انسان : والانسان مهما بلغت قدرته العلمية  
وأتسعت آفاق فكره . فهو من صنع خالق أكبر . ان وضع  
له نظام فلا شك أنه أمثل النظم وأحسنها . فهو لا يبغى  
بالبشر سوى السعادة في الأرض في ظل إداء واجب يتحقق لهم  
السعادة في السماء « وفوق كل ذي علم علiem » .

- إننا قد نجد صعوبة في المقارنة : هذه الصعوبة منشؤها ولا  
شك اختلاف طبيعة العلوم اللاهوتية عن تلك العلوم التي من  
صنع الإنسان . أو بعبارة أخرى . اختلاف المصدر لا من  
حيث الطبيعة فحسب . وإنما أيضا من حيث الدرجة .  
فعلوم اللاهوت من صنع خالق أعظم . وعلوم الإنسان من صنع  
مصنوع أصغر . بل إن الخلاف في المصدر قد يتعدا إلى  
أكثر من ذلك . خلاف في موضوع الماقشة ذاتها . علوم  
اللاهوت علوم لا تناقش جزئيات الحياة وسيرها التنفيذى  
يقدر ما تناقش وتضع معاالم عامة وخطوط وضاءة تثير دائما  
للبشر طريق الحياة . وتنظم معاالم خطوات الإنسان نحو  
الهدف . ولكنها لا تبين له ترتيب الأمور وجزئياتها المتعددة .  
ولقد خلق الله البشر ووضع أمامهم تعاليمه ومبادئه . ثم  
أعطاهم ورقة بيضاء . وقلما وضاء . وزرع فيهم غرائز الخلق  
كله . ثم ترك لهم الحرية في خط تاريخ حياتهم . ووضع  
الفرصة المتكافئة لهم أساسا للحياة في الدنيا والحساب في  
الآخرة .

اما علوم الانسان يحكم كونها علوم زمان ومكان فهي  
تعنى بأمور الحياة التنفيذية وتعطيها القسط الاكبر من  
الاهتمام والتبجيل . وان كانت في وضعها لتفاصيل الأهداف

تأثير بمنطق الانسان وهي تلك التي تتمثل في نظرته  
المتعجلة للشمرة . واعتنائه بالحاضر . واهتمام المستقبل الى  
حد ما . كما أنها تتأثر بظروف البيئة التي ينشأ فيها . كما  
أنها قد تتجاوز بطبيعة الحال بحكم عنصر التميز الموجود في  
الانسان . ومن هنا قد يكون هناك محل صعوبة فيما نحن  
بصدده . لكن التوفيق ليس بالأمر العسير على انسان خلق  
الله فيه عقلا دائم البحث مستمر التنقيب لا معقول عنده ولا  
مستحيل أمامه .

امكانيات التوفيق هنا هي أن نناقش مدى انتظام فلسفات  
الانسان بصفتها أسلوبا تنفيذيا على تعاليم الاسلام بصفتها  
خطوط الهدى الرئيسية .

## الاسلام ونظام الحرية

قد يعني لنا بعد أن استعرضنا النقاط السابقة فيما يتعلق بتحديد أيديولوجية النظام الاقتصادي في الاسلام أن نشير المسؤول الذي بدأنا به الحديث . وهو .

هل يعد النظام الاقتصادي في الاسلام فيما يتعلق بفلسفته العامة نظاما بداعيه الفرد ويحمل في طياته مبدأ الحرية . ويتمحض في النهاية عن نظام يكاد يتشابه في خصائصه العامة بنظام الرأسمالية التي شهدته أوروبا في أعقاب الثورة الصناعية ؟

تعرض كثير من الباحثين لهذه النقطة بالذات . وحكم الكثيرون منهم على النظام الاسلامي الاقتصادي بأنه نظام وسط يقف بين شقى الحرية والتدخل . فهو لا يبعد عن النظام الحر الى أن يصل الشط الآخر . أو يقترب من نظام التدخل حتى ينأى عن نظام الحرية . بل هو يسير جاريا وسط هذين التيارين أو وسط هاتين الفلسفتين .

ونحن يدورنا لنأخذ هذا الكلام قضية مسلمة . بل نود أن نضع أنفسنا في مكان لا تتأثر فيه بهذا الرأي أو بذلك . وأضعين نصب أعيننا الخطوط الرئيسية والمعالم الوضاحـة التي احتطها الاسلام دين الله المنزل .

ويمكننا بادئ ذي بدء أن نتعجل الكلمات وأن نقول بأن الاسلام لم يكن يتشابه مع هذا النظام الرأسمالي الحر . ولم يكن في وضعه لفلسفته مختطاً هذا الطريق .

حقيقة ادعى البعض أن الاسلام يسير في أكثر مبادئه ونظمها مع نظام الرأسمالية . وحقيقة ادعى البعض أن الاسلام كان يترك الحرية الفردية والمنافسة الحرة تسود في كل معاملاته وأنظمته . وليس من شك في أن هذه الآراء قد اختلفت بعض النصوص القرآنية . وبعض الآراء والأفكار الاسلامية واعتمدت عليها في تشويه دعائم هذه الدعوى . وربما كان معهم بعض الصواب الزائف فيما ذهبوا إليه لأنهم لم يستطيعوا أن يتبيّنوا حقيقة مرامى هذه الآيات وغایيات هذه الأفكار والفلسفات الاسلامية الاقتصادية . وربما أيضاً ادعوا ذلك عن قصد عامدين . ونحن لن نستطيع في هذا المجال مدى توفر حسن النية لديهم أو سوءها .

لقد ادعوا أن الاسلام نظام طبقي . يترك للغنى أن يكون فاحش الغنى . ويحيد هذه الفوارق الاجتماعية الشاسعة . ويراهما شيئاً مشرقاً لا ضرر فيه . وذهبوا إلى بعض الآيات يتلمسون فيها رواجاً لمذهبهم . وتعضيدها لرأيهم . ونحن لن نناقش هؤلاء الناس إلا يقدر ما نضع الحقيقة أمام العيون . ونجليها واضحة أمام البصائر . لقد ولوا وجوههم شطر هذه الآيات يستدلّون بها على رأيهم والتي منها قوله تعالى « وهو الذي جعلكم خلائق الأرض . ورفع بعضكم فوق بعض درجات ليبلوكم فيما آتاكم » قوله تعالى « والله فضل بعضكم على بعض في الرزق . فما الذين فضلوا برادي رزقهم على ما ملكت أيمانهم . فهم فيه سواء أفبنتهم الله يجحدون » وقوله تعالى ( أهـم يقسمون رحمة ربـك . نـحن قـسمـنـا بـيـنـهـم مـعـيشـهـم فـيـ الـحـيـاـةـ الدـنـيـاـ . وـرـفـعـنـا بـعـضـهـمـ فـوـقـ بـعـضـهـمـ نـحـنـ قـسـمـنـا بـيـنـهـمـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ سـخـرـيـاـ . وـرـحـمـةـ رـبـكـ خـيـرـ مـاـ يـجـمـعـونـ » .

ولو يذهبنا نتطلع الى أمثال هذه الآيات بعين الفحص . وسرنا معها في سياسيتها المدروسة وردت فيه في النهاية نجد أمثالها أبعد مما تكون عما يرمون اليه بل هي تسير في اتجاه آخر وتحدث في سياق آخر لا مجال لهم فيه ، فالآيات لا تفيد المعنى الطبقى في الاسلام على اسس المادية كما سبق الى وهم هؤلاء انساس . لأن الآيات تدل من سياقها على المعنى الذي يستدعيه ذلك السياق لا ما تتطببه أغراضهم ورغباتهم .

فالآية الأولى تدل من سياقها على أن الله قد استخلف الناس في الأرض ليعمروها . وفادت بينهم في منح الوسائل المادية والأدبية .

ثم نرى الآية الثانية صريحة في التفاضل في الرزق حقا « إن جاء من أسبابه المشروعة » لكن لا يسوغ فيه الجشع والفحش في الفوارق .

أما الآية الثالثة فهي تشير الى أن جسم الأمة كجسم الانسان . لا بد فيه من رأس مدبر واطراف تسخر . فهناك اهندس الذي يقوم بقيادة المصنع مثلا ثم نرى امرته كثيرة من العمال يوجههم حسب ما يتراهى له من مصلحة العمل .

وهكذا لو سرنا نتتبع هذه الآيات لوجدناها حقيقة تبتعد عن هذه الأغراض المتأولة والمتعرجة ثم لنسر قليلا مع مدعى الطبقية الاسلامية . ولنبحث عن آيات أخرى كثيرة في القرآن . وسوف نجد فيها حدا فاصلا بين دعواهم وبين الحقيقة . حيث رسمت هذه الآيات صورة حقيقة - لا مجال فيها للتاؤيل أو الهروب - لنظرية الاسلام الى الطبقة المترفة المرفهة . وحيث نلمس صورة حقيقة لنظرية الاسلام الى الطبقة التي يدعى البعض أن الاسلام قد أباح لقىامها وساعد على ذلك بما وضع من تشريعات ونظم سواء أكانت

خاصة بالاقتصاد أم بغيره من تواحي الحياة . نلمس في هذه الآيات حكم الله واضحاً جلياً على هؤلاء السادة من الأغنياء . الذين يعيشون على هامش الفضيلة . وينغمضون في تياز جارف من الجاه والملايين .

يستوقف نظرنا من هذه الآيات قوله تعالى « **وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفَقُوا مِمَّا دُرْزُقُمُ اللَّهُ . قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا . أَنْطَعُمْ مِنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمْهُ . أَنْ أَنْتُمُ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ** » هنا نجد القرآن الكريم يرد كلام هؤلاء الكفار الذي يحمل مسحة من المدح في تحديد نظام الطبقات بقوله تعالى « **أَنْ أَنْتُمُ إِلَّا فِي ضَلَالٍ** » ردًا على قوله لهم « **أَنْطَعُمْ مِنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمْهُ** » فهنا نرى الكفار يحاوون أثبات أن لكل فرد أن يستزيد من غناه ولا ينافشه أحد لهذا الغنى . وأن يعيش كما يهوى مدعين أن الله هو الذي يعطى من يشاء . وليس عليهم تجاه غيرهم شيء . لأنهم لو أرادوا مساعدتهم لاعطاهم لأنهم القادر القاهر يعطى من يشاء ويمنع عمن يشاء . سفة القرآن قولهم وأوضاع أنهم يعيشون في متاهة من الضلال البين الواضح .

بل إن القرآن قد حارب فكرة الترف البشري . وأوضح أن هؤلاء المترفين ليسوا إلا أعداء للحق وخصوماً له **الْأَعْدَاءُ** . فقال : « **وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسَلْتَنَا بَهَتُرُونَ . وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَهْوَالًا وَأَوْلَادًا . وَمَا نَحْنُ بِمُعْذِلِينَ** » فأوضح القرآن صورة أخرى لرأيه في الطبقة المترفة المنعمة .

ثم يقرر كتاب الله أن الطبقات المترفة مصدرًا لكل فساد ومثرا لكل الفتن المتتجددة بين أفراد الأمة . وأن عمل هذه الطائفة الأساسية هو إهانة جرائم الشر والمرض في المجتمعات وذلك في قوله تعالى « **وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نَهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِّيَّهَا فَسَقَوْهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرَ نَاهَا تَنْهِيَّرًا** » .

وَمَا أَظْنَنَا بَعْدَ هَذَا الْعَرْضِ الْمُوْجَزَ لِرَأْيِ الْقُرْآنِ فِي الطَّبْقَةِ الْمُتَرَفَّةِ يُمْكِنُ أَنْ نَقُولَ بِأَنَّ الْإِسْلَامَ نَظَامٌ رَاسِمٌ يُسَمِّحُ لِطَبْقَةٍ أَنْ تَغْتَنِي بِحِيثِ تَصْبِيرٍ فِي درَجَةِ التَّخْمَةِ الْمَالِيَّةِ لَا يَدِانِيهَا فِيهَا أَحَدٌ مِنْ أَبْنَاءِ الْأَمَّةِ . ثُمَّ تَرْكُ الْعُوزَ وَالْفَاقَةَ وَالْحَرْمَانَ فِي جَانِبِ آخَرٍ مِنْ أَبْنَاءِ الْأَمَّةِ . وَرَأْسُ الْمَالِ هَذَا أَصْبَحَ قُوَّةً مُخِيفَةً فِي الدُّولِ الرَّاسِمَالِيَّةِ يَتَحَكَّمُ فِيهَا وَيَسِّيرُ سِيَاسَتَهَا وَيَدِيرُ دَفَّةَ الْحُكْمِ بَيْنَ أَبْنَائِهَا وَيَحْرُكُ جَمَاهِيرَهَا إِلَى أَغْرِاضِهِ التِّي يَرْمِيُ لَهَا . وَيَخْلُقُ الْحَرْبَ وَالْدَّمَارَ — إِذَا أَرَادَ — كَمَا يَفْتَحُ لَه جَهَّاتٌ يُوزَعُ فِيهَا اِنْتَاجَهُ الْهَائِلُ الْمُتَزاِدُ . ثُمَّ هُوَ يَتَبَيَّنُ الْإِسْتِعْمَارُ وَيَتَخَذُ مِنْهُ أَبْنَاءَ شَرِيعَيْهِ لَهُ حَتَّى أَصْبَحَ السُّلْبُ الْمُنْظَمُ يَتَخَذُ لَهُ أَلْفَاظًا مُخْتَلِفَةً فِي الرَّاسِمَالِيَّةِ . كَالْأَحْتَلَالِ . وَالْوَصَايَةِ . وَالْمَجَالِ الْحَيْوِيِّ . وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنْ هَذِهِ الْأَسْمَاءِ الَّتِي يَتَخَذُهَا حَقًا مَقْدَسًا لَهُ وَمَشْرُوْعًا .

هَلْ يُمْكِنُ أَنْ نَقُولَ أَنَّ الْإِسْلَامَ فِي وَضْعِهِ لَخَطْوَتِهِ الرَّئِيْسِيَّةِ لِلنَّظَامِ الْاِقْتَصَادِيِّ كَمَا يَنْظَرُ بِهِنَا إِلَيْهِ الْبَشَّعَ لِلْحَيَاةِ؟

إِنَّ الْإِجَابَةَ عَلَى هَذَا السُّؤَالِ لَا تَحْتَاجُ إِلَى كَبِيرٍ تَفْكِيرٍ . بَلْ يُمْكِنُنَا أَنْ نَقُولَ أَنَّ الْإِسْلَامَ كَانَ أَبْعَدَ مَا يَكُونُ عَنِ الْمَثَلِ هَذِهِ الْأَمْوَارِ الْإِسْتِغْلَالِيَّةِ وَالْإِسْتِعْمَارِيَّةِ . وَإِذَا كَانَتِ الشِّيَوْعِيَّةُ وَالْفَاشِسِتِيَّةُ وَالنَّازِيَّةُ وَكُلُّ الْحَرَكَاتِ الْأُورُبِيَّةِ التِّي ظَهَرَتْ وَكَانَتْ مُضَادَّةً لِلرَّاسِمَالِيَّةِ . إِنَّمَا اِنْبَعَثَتْ فِي الْمَجَامِعِ الْأُورُبِيَّةِ وَاتَّخَذَتْ لَهَا مَكَانًا فِي هَذِهِ الْبَيْتَةِ لَأَنَّهَا كَانَتْ تَمَرَّدًا عَلَى هَذَا النَّظَامِ وَكَفَرَّا بِهِ . فَمَا بِالْكِ بِالْإِسْلَامِ الدِّينِ السَّمَاوِيِّ الرَّفِيعِ .

إِنَّ الْإِسْلَامَ لَمْ يَعْرِفْ يَوْمًا حَرْبَ الطَّبَقَاتِ — وَهِيَ شَعَارُ الْغَرْبِ الدَّائِمِ — وَلَا الْمَجَالِ الْحَيْوِيِّ الْإِسْتِعْمَارِيِّ — وَهُوَ طَابِعُ الْحَضَارَةِ الْغَرْبِيَّةِ . وَلَمْ يَعْرِفْ تَلِكَ الرَّاسِمَالِيَّةَ الْمُتَحَكِّمَةَ السَّيِّدَةَ . لَقَدْ أَدَارَ الْإِسْلَامَ نَظَامَهُ الْمَالِيِّ عَلَى هَدِيِّ تَعَالَيمِهِ . فَارْتَكَزَ صَرْحَهُ أَوَّلَ مَا ارْتَكَزَ

على أن المال هو مال الله جلت قدرته . « وآتوههم من مال الله السنى آتاكم » « والله فضل بعضكم على بعض في الرزق فما الذين فضلوا برأي رزقهم على ما ملكت إيمانهم . فهم فيه سواء » وفي هذه الآية دلالة صريحة على أن الأغنياء والفقراء سواء في المال ، ومصدره واحد هو الله . فالله هو المالك لكل شيء في الوجود لا ينافيه فيه منازع وفي ذلك يقول القرآن الكريم « ولله ملك السموات والأرض وما بينهما » وهذا يدل دلالة قاطعة على أن المالك للسماء وما فيها من طبيور ونجوم وشموس وأقمار . والأرض وما فيها من ثروة وما عليها من نبات وحيوان وانسان . والبحار وما تزخر به . المالك لكل هذا هو الله وحده . والمالك للشيء هو صاحب التصرف فيه يعطيه من يشاء « قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء » . ويقول القرآن « وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه » . المال أذن مال الله . والفرد مستخلف فيه . وكلمة الاستخلاف هنا عظيمة الدلالة محددة الغاية . لأن الاستخلاف غير التملك . ومن هنا تحددت علاقة المال بصاحبها . فهو مستخلف فيه لخير المجموع وصالحة .

وإذا كان هذا هو موقف الاسلام والشرع من النظام الظبقي ومن المال وملكيته فهل لنا أن نقول ان الاسلام كان يترك للفرد حريته المالية يتصرف فيها دون ما حدود أو قيود . ويترك له ولغيرائه أن تتحكم فيما يملك ؟ . ان الاسلام لم يكن على هذا النمط اطلاقاً بل ان الرسول الكريم كان يحاسب ولاته حساباً عسيراً .  
يسألهم عما ملكت أيديهم ويتفهم منهم طريقة هذا التملك . . .

ولقد ولى الرسول مرة رجلا على أموال الزكاة . فلما رجع  
حسابه . فقال الرجل : هذا لكم وهذا أهدي الى . . . فقال الرسول  
الكريم : « ما بال الرجل نستعمله على العمل بما ولانا الله فيقول  
هذا لكم وهذا أهدي الى . أفلأ قعد في بيت أبيه وأمه فنظر أيهدي  
الله أهـم لا ؟ »

أَمَّا الْمُنْكَيَّاتُ الْكَبِيرَةُ الَّتِي قَدْ تَنْجُوزُ وَتَقُولُ أَنَّهَا مُلْكُتْ بَطْرَقْ مَشْرُوْعَةٌ لَا دَخْلٌ فِيهَا لِلْأَسْتَغْلَالِ وَلَا لِلْمُجَامِلَةِ لِلْأَقْوِيَاءِ . فَإِنْ رَدَهَا إِلَى الدُّولَةِ تَنْوِيْعَهَا عَلَى الشَّعْبِ - وَإِنْ لَمْ يَكُنْ وَاجِبًا لِكُنْهِ جَائِزٍ يَحْكُمُ الدِّينِ . فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ كَرِهَ أَنْ تَكُونَ الْأَمْوَالُ وَمَصَادِرُ اِثْرَوَةٍ فِي أَيْدِي طَبْقَةٍ خَاصَّةٍ مِنَ الشَّعْبِ وَهُمُ الْأَغْنِيَاءُ وَحْدَهُمْ دُونَ الْفَقَرَاءِ إِنَّمَا نَرَى إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى : «مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَمْ لَا يَكُونُ دُولَةُ بَيْنِ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ» (نِصْرَانِيُّونَ) فِي نِصْرَانِيُّونَ الْفَاحِشُ وَالْفَقَرُ الشَّدِيدُ لَا يَقْرَهُ الْإِسْلَامُ . الْإِسْلَامُ لَا يَبْيَعُ اثْرَاءَ أَفْرَادَ بِالْفَقَارِ أُمَّةً . بَلْ إِنَّهُ يَجْعَلُ الْحِجْرَ عَلَى الْأَقْوِيَاءِ حَتَّى لَا يَسْرِفُوا فِي تَمْلِكِ الْأَرْضِ . فَهَذَا عَمَرُ ابْنُ الْخَطَابِ يَحْجُرُ عَلَى أَعْلَامِ قَرِيشٍ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى لَا يَخْرُجُوا إِلَى الْبَلَادِ الْمَفْتُوْحَةِ يَمْتَلَّكُونَ أَرْضَهُمَا دُونَ النَّاسِ وَكَانَ يَقُولُ «إِلَّا وَانْ قَرِيشَا يَرِيدُونَ أَنْ يَتَخَذُوا مَالَ اللَّهِ مَعْوِنَاتٍ دُونَ عِبَادِهِ إِلَّا وَابْنُ الْخَطَابِ حَمِيَ فَلَا» وَلَا شَكَ أَنْ مِثْلَ هَذَا النَّصْ لَهُ مَعْنَى وَالْوَاسِعُ وَتَحْدِيدُ تَصْرِيفَاتِ الْأَفْرَادِ فِي الْعَمَلِ عَلَى وَقْفِ الْمُنْكَيَّةِ إِلَى حَدِّ مَعْنَى . بَلْ إِنْ هُنْكَ أَحَادِيثٌ أَصْرَحُ مِنْ ذَلِكَ تَنْصُّ على أَنَّ مَالَ الْأَرْضِ لَا بُدَّ وَأَنْ يَرْعَهَا بِنَفْسِهِ أَوْ يَتَنَازَّلَ عَنْهَا لِغَيْرِهِ وَلَوْ بِالْهَبَةِ حَتَّى يَرْعَهَا هُوَ . وَمِنْ هَذَا نِسْتَطِيعُ أَنْ نُدْرِكَ أَنَّ الْإِسْلَامَ لَمْ يَتَرَكْ الْأَمْوَالَ تَجْرِي كَمَا تَهْوِي النُّفُوسُ الْبَشَرِيَّةُ ذَاتُ الْإِنْانِيَّةِ . بَلْ إِنَّهُ عَدَلٌ مِنَ الْأَوْضَاعِ بِحِيثُ تَقْفَ هَذِهِ الْأَطْمَاعَ عَنْدَ حَدِّ مَعْنَى . وَهَذَا هُوَ حَدِيثُ الرَّسُولِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ «مَنْ كَاتَتْ لَهُ أَرْضٌ فَلِيَزْرِعُهَا أَوْ يَمْنَحُهَا أَخَاهُ وَلَا يَوْجِرُهَا إِيَّاهُ» .

الْإِسْلَامُ لَا يَعْتَرِفُ بِمُلْكِيَّةِ اَفْتَطَعُهَا الْحَاكمُ مِنْ مَالِ الْأُمَّةِ وَمِنْهَا بِلَنْ شَاءَ دُونَ حِسَابٍ . وَلَا يَعْتَرِفُ بِمُلْكِيَّةِ أَكْلِتِ الْأَنْوَافَ وَأَسْتَغْلَالِ لِلنَّفَوْذِ . أَوْ سُرْقَةِ خَفِيَّةٍ مِنْ اِمْلَاكِ الدُّولَةِ . وَلَا يَعْتَرِفُ بِمُلْكِيَّةِ مُلْكَهَا صَاحِبَهَا بِمَالِ جَمِيعِهِ بِشَتِّيِ الْوَسَائِلِ غَيْرِ الْمَشْرُوْعَةِ . وَكُلُّ مُلْكِيَّةٍ لَا يَعْتَرِفُ بِهَا الْإِسْلَامُ يَجْبُ مَصَادِرُهَا

وضمها الى بيت المال . ومن باب اولى يجوز ردها الى الدولة عن طريق الشراء ليعاد توزيعها على الفقراء توزيعا عادلا . وقد اباح الاسلام فعلا محسدا رة الاموال التي جمعها أصحابها من دماء الناس ظلما وهذا ابن الخطاب قد صادر اموالا كثيرة من ولاته على الافاليم كعمرو بن العاص ، وابي هريرة ، والنعمان بن عدي . واذا اردنا ان نأخذ نصا اسلاميا صريحا واضحا في اقرار مبدأ تحديد الملكية فهذا هو حديث الرسول عليه السلام يقول : « أئماً أهيل عرصة – أئ محلة – أصبح فيهم أمرٌ جائعاً فقد برئت منهم ذمة الله تعالى » . بل اننا سوف نجد كثيرا من الاحاديث التي تسير بنا خطوات كبيرة في اتجاه مضاد تماما لهذا النظام الرأسمالي . وما أظن اننا بحاجة كبيرة كي نسير متبعين خطوات الاسلام باحثين ومتعمقين في البحث حتى نعثر على تأييد لهذا الرأي . لأن فلسفة الاسلام في ذلك ظاهرة واضحة . ولعل الآيات القرآنية المتتابعة والنبوية المتالية لكافية في اعطاء هذه الصورة التي نرسمها عن الاسلام . ومع ذلك فلن يضيرنا ان نسير آخدين من هذا المنبع ونستزيد منه حتى نتفهم مرامي شريعتنا ونتبين في وضوح أكثر ورؤوية اسطع ابعد هذه الفلسفة الاسلامية وخاصة ما يتصل منها بالناحية الاقتصادية .

ان الاسلام حقيقة اقر الملكية الفردية – وهذا ما يتافق مع انطباعنا . ويساير الميول الطبيعية للنفس البشرية التي يقدرها الاسلام ايضا . ويحسب حسابها في اقامة نظام المجتمع – وفي الوقت ذاته يحقق العدالة بين الجهد والجزاء . ويتفق مع مصلحة الجماعة باغراء الفرد . وتشجيعه على بذل أقصى طاقاته لتنمية الحياة . والعدالة تقتضي ان يلبى النظام رغبات الفرد وميله في الحدود التي لا تضر الجماعة . جزاء ما بذل من طاقة وجهد . وكذا .

لكن الاسلام حين يقرر حق الملكية الفردية لا يدعها بلا قيود ولا شروط . فهو يقرر بجانب حق التملك مبادئ اخرى تكاد

تجدد صاحب الملكية من هذا الحق بعد أن يستوفى من حاجاته .  
ومصلحة الفرد والجماعة على سواء كامنة وراء هذه القيود والحدود  
التي وضعها الاسلام بجانب حق تغيير الملكية الفردية . فاقرآن  
حين يذكر الملكية الفردية . يذكرها باعتبارها ملكية الانتفاع  
والتصرف . ذلك ان حق التصرف مشروط بالصلاحية ومرهون  
بالرشد . واحسان القيام بهذه الوظيفة . فإذا سفه التصرف  
ولم يتحقق في المالك الرشد والأهلية وقف النتائج الطبيعية للملك  
وهي حقوق التصرف وكذا للولي او الجماعة استرداد هذا الحق .  
قال تعالى « وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءِ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَاماً »  
وارزقونهم فيها واسوههم « ۝ ۝ ۝ » ويؤيد هذا المبدأ أيضاً ان الامام  
او الدولة هي وريث من لا وريث له ولعمل تقرير  
الاسلام امثل هذه الحقوق وبهذه الكيفية يشير  
إلى حكمة دققها ومعنى جليل . ذلك ان الفرد اذا شعر  
بأنه مجرد موظف في ماله فان ذلك يجعله يتقبل الفرض ورض  
التي يفرضها النظام على عاته . كما يتقبل القيود التي يحد بها  
تصرفه . وان شعور الجماعة بحقها الأكيد في هذا المال يجعلها  
اقوى وأجرا في وضع الفروض . وسن الحدود . ونتيجة هذا  
كان هو وضع قواعد تحقيق العدالة الاجتماعية كاملة في الانتفاع  
بهذه الممتلكات والتي لا قيمة لملكيتها العينية دون حق التصرف .  
تصارى القول ان المال مال الله وان العباد مستخلفون فيه . وان  
تصرفاتهم فيما استخلفوا فيه رهن بمصلحة الجماعة . وبناء على  
ذلك :

بما أن المال مال الله فانه لا يجوز أن يتملك المال تملكاً نهائياً أحد من الناس للجماعة نتيجة لذلك أيضاً أن تنظم طريقة الانتفاع بهذا المال . ويظهر رأي الجماعة في هذا الأمر بواسطة أهل الشورى منها .

للمجتمع ممثلة في رجال الشورى اذا رأت في أمر من الأمور ضرراً عليها واجهها بحقها فان لها أن ترفع يد المتفاعل <sup>١٥</sup>

اذا كان ذلك سعيًا في المصالحة العامة . على شرط أن تuousه . ان الاسلام اذا أباح الملكية الفردية . فنه يجبر لجماعة أيضًا ان تحدد ما يملكه الشخص اذا اقتضت ذلك مصالحة عامة . كتحديد الملكية الزراعية مثلاً .

وليس مثل هذه الاستنتاجات . او مثل هذه الأحكام تعسفاً او تطيرًا . بل هي الحقيقة والصواب . فان ملكية الأفراد انما جعلت للمنفعة بطريق مباشر وجعنت لانتفاع الجماعة بطريق غير مباشر . فذا عطل المنتفع المال . او اساء استغلاله . او سار به في اتجاه مضاد للمصالحة العامة . فان للجماعة ان ترفع يده عن المنفعة . او تحدد تصرفه فيها . ذلك ان المنافع العامة قبل كل ذلك المفروض فيها ان تكون ملكاً للدولة لا لفرد من الأفراد . ولا شك ان حديث الرسول اعظم الذي يقول : « ان المسلمين شركاء في ثلات . في المال ، والنار ، والكلا » هذا الحديث يمكن ان نتخذه الصورة المثلث والنموذج الصادق الصحيح فيما يخص النظام الاقتصادي في الاسلام . وان قد فهم الصحابة رضوان الله عليهم هذه الاسس وكانت تصرفاتهم تدور وسط هذه الجملة من المفاهيم . لأنهم هم الذين تشربوا اروح الاسلامية الصافية من مسابعها الأولى . وهذا قول عمر بن الخطاب يطل علينا واضحاً جلياً « ليبيس أحداً أحق بهدا المال من أحدٍ . وانما الرجل وسابقته . والرجل وغناه . والرجل وبلاه . والرجل وحاجته » ويقول امير المؤمنين أيضًا « لو استنقبات من أمرى ما استدبرت لأخذت فضول أموال الأغنياء وقسمتها على الفقراء . ثم هذا على ابن أبي طالب رضى الله عنه يقول : ان الله فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء . وما جاع فقير الا بما متع به غنى »

من هنا ومن هذا المنطق الاقتصادي جاءت تعاليم الاسلام الاقتصادية . وارتکرت قواعد الشرع الاسلامي على هذا الافق . الربح .

## من الرأسمالية والاسلام

النظام الرأسمالي الحر يقود بطبيعته الى الاحتكار . والاحتكار هذا قد جعله الاسلام مصاحباً للكفر كما يقرر الرسول . لأن فيه التضييق على المسلمين . وفيه الاستغلال والتحكم فلقد روى أبو داود عن الرسول « من احتكر طعاماً الأربعين يوماً فقد بريء من الله وبريء الله منه » ومن الأحاديث النبوية أيضاً مما يحرم الاحتكار الذي يتخذ البعض وسيلة لرفع الاسعار والتحكم في الاسواق . قوله « الجالب مرزوق والمحتكر ملعون » .

ونحن لا نقارن هنا بين النظام الرأسمالي والنظام الاسلامي حتى تظهر عيوب أحد النظائر أو محسنه وانما نعرض لهذه المقارنة او المناقشة لكي نضع الاسلام في مكانه الصحيح وسط هذا الموج المتلاطم من التيارات البشرية والانسانية . وذا كان الاسلام قد ابتعد عن النظام الفردي الحر كما سبق ان رأينا . فهو لم يبتعد عنه بناء على دراسة سابقة لمبادئ الرأسمالية واسسها وبناء على أنه تفهم عيوبها أو محسنتها وحاول أن يتلاشى هذه العيوب أو أن يتبع هذه المحسنات . وانما كان الاسلام مذهباً في الاقتصاد قائماً بذاته . واتجاهها يدور في فلك من تعاليمه وحدتها ومن هديها ومن مبادئها .

فإذا كنا نضع الآن هذه الفلسفة الاسلامية بجوار غيرها من الفلسفات والأنظمة . فنحن بذلك نضطر الى كثير من التواضع

فيما يخص النظام الإسلامي . ذلك لأنه ليس نظاماً بشرياً أو فلسفية بشرية وإنما هي نظام سماوي اكتملت له عناصر العدالة والانصاف .

حقيقة لم ترسم لنا هذه الفلسفة خطوطاً تفصيلية أو محددة تماماً لأسسها أو لترعرعاتها ولكنها وصفت لنا لمحات مضيئة مشرقة تقويناً إلى الطريق المرغوب . فالتفصيل الواسع النطاق . الرحب الآفاق . لا زراه ولا نلمسه في الأحوال الشخصية والمعاملات الاقتصادية والاحكام المدنية . فقط اكتفى القرآن والسنة هنا برسم الخطوط العريضة والكلمات العصامة . وترك التطبيق والتفصيل للناس . يجيئون فيه عقولهم بما يوافق مصالحهم ويكتفوا بآياتهم . ونحن هنا ما زلنا نتحدث عن هذه الخيوط العريضة التي تتعارض « كما سبق أن ذكرت » في كثير أو قليل مع هذا النظام الرأسمالي وليس الإسلام بداعاً في تعارضه مع هذا النظام . أو هذه الفلسفة . فان زعماء هذا المذهب نفسه قد حادوا عن طررته وابعدوا بعضاً من الابتعاد .

فكيزن مثلاً وهو صاحب النظرية العصامة . قامت نظريته أساساً على ايضاح العيوب التي تكتنف المجتمعات الرأسمالية التي تعيش في ظلها . وأهمها بلا ريب أخفاقيها في تحقيق التوظف الكامل . ومخالفتها في الفضاء على التفاوت الكبير في توزيع الثروات والمدخل . وكينز بينما يؤكّد ثقته في الباعث الفردي . والمشروعات الفردية . إلا أنه يرى من الأهمية بمكان ايجاد بعض الوسائل للرقابة والتوجيه المركزي من قبل الحكومة في بعض ميادين الاقتصاد . وفي اعتقاده أن هذا لن يؤدي إلى تضييق المجال أمام الجمهور والمشروعات الفردية . فإذا كان كينز يعارض اشتراكية الدولة إلا أنه ينادي بزيادة مدى وأهمية الدور الذي تلعبه الحكومة . فعلى الدولة أن تمارس رقابتها على النقود والاستثمارات والمدخرات .

والذهب الحر الذى قام بالدعـوة له « آدم سميث » و « مالتبس » و « ريكاردو » قد أخذ يلقى بعض المعارضة من انصاره انفسهم . فأدم سميث نفسه مع أنه كان يرى أن الفضل في الانتاج يرجع إلى عمل الإنسان . وهو وأن طالب بضرورة عدم تدخل الحكومات في الأمور الاقتصادية . إلا أنه أجزـاز تدخلها للمحافظة على سلامة الدولة والبلاد في الخارج والأمن في الداخل .. ورأى ضرورة قيامها بالاعمال التي لا يستطيع الأفراد أن يقـوموا بها . كـقـامة السـكـكـ الحـديـديـةـ مـثـلاـ .. لقد أخذ كثير من الكتاب يصورون النـشـاطـ الـاـقـتـصـاديـ فيـ ظـلـ النـظـامـ الرـاسـمـالـيـ بأنهـ مـجـمـوعـةـ مـنـ العـوـامـلـ الطـبـيـعـيـةـ يـؤـدـيـ بـعـضـهـاـ إـلـىـ بـعـضـ وـيـؤـدـيـ تـفـاعـلـهـاـ الـتـبـادـلـ وـتـأـثـرـاتـهـاـ وـتـأـثـرـاتـهـاـ إـلـىـ حـالـةـ مـنـ التـسـواـنـ .. وـيـقـصـدـوـنـ بـهـاـ الـحـالـةـ الـتـىـ تـتـحـقـقـ فـيـهـاـ رـغـبـاتـ مـجـمـوعـ الـأـفـرـادـ .. وـعـلـىـ أـحـسـنـ وـجـهـ . فـانـ كـانـ هـنـاكـ تـدـخـلـ سـوـاءـ بـتـعـدـيلـ الـأـثـمـانـ اوـ تـحـوـيلـ عـنـاصـرـ الـاـنـتـاجـ . اوـ تـفـيـرـ أـسـسـ التـوزـيـعـ لـلـدـخـلـ . فـانـ يـصـلـ هـذـاـ الـاـشـبـاعـ حـدـهـ السـاقـ . لـذـكـ يـتـشـدـونـ الـحـكـومـتـ الـاـ تـدـخـلـ فـيـ الـشـؤـنـ الـاـقـتـصـاديـ إـلـىـ الـمـحـافـظـةـ عـاـىـ حـرـيـةـ الـأـفـرـادـ وـالـدـفـاعـ عـنـ كـيـانـ الـدـوـلـةـ ..

غير أن من خـصـائـصـ النـظـامـ الرـاسـمـالـيـ أنـ يـسـتـحوـذـ اـصـحـاحـ الـأـمـوـالـ الـمـدـخـرـةـ عـلـىـ قـسـطـ كـبـيرـ وـافـرـ مـنـ الـأـرـبـاحـ لـتـكـ الـمـشـروـعـاتـ الـتـىـ يـسـاـهـمـونـ فـيـ تـمـوـيـلـهاـ .. وـمـنـ ثـمـ تـنـتـرـكـ ثـرـوـاتـ كـبـيرـةـ فـيـ أـيـدـىـ عـدـدـ قـبـيلـ مـنـ الـأـفـرـادـ .. وـلـاـ شـكـ أـنـ ذـكـ يـعـدـ عـيـبـاـ هـائـلـاـ مـنـ عـيـوبـ الرـاسـمـالـيـةـ .. وـلـقـدـ ظـلـ هـؤـلـاءـ الـكـتـابـ عـلـىـ هـذـاـ الـمـنـوـالـ إـلـىـ اـنـتـفـيـرـتـ بـعـضـ الـأـهـدـافـ لـهـذـاـ النـظـامـ بـتـكـوـنـ نـقـابـاتـ الـعـمـالـ .. وـشـيـوعـ الـتـعـلـيمـ .. وـاـنـتـشـارـ وـسـائـلـ الـدـعـاـيـةـ وـالـاعـلـامـ .. وـحـلـولـ الـاـنـتـكـارـ مـعـ الـنـافـسـةـ .. وـكـذـالـكـ تـجـبـتـ تـصـرـفـاتـ الـأـفـرـادـ مـاـ تـمـلـيـهـ عـلـيـهـ مـصـالـحـهـ .. إـلـىـ جـاتـبـ تـابـعـ الـأـزـمـاتـ نـتـيـجـةـ لـانـعـدـامـ التـواـزنـ الـاـقـتـصـاديـ .. فـأـدـىـ كـلـ ذـالـكـ إـلـىـ اـقـتـنـاعـ اـصـحـابـ هـذـاـ الـذـهـبـ وـكـتـابـهـ بـفـائـدـةـ التـدـخـلـ لـاعـادـةـ التـواـزنـ الـاـقـتـصـاديـ ..

وأظن أننا لسنا بحاجة كي نقول أو نكرر ما قورناه من أن الاسلام قد تفادى اساسا هذه المشكلات . لأنه لم يسمح لالثروات الضخمة بالتجمّع . ولم يسمح للاحتياط بأن يحتل مكانه في المجتمع الاسلامي كما أن الاسلام لم يترك المنافسة الحرة نشر ارباعها في المجتمع بل قيدها في الحدود التي تكفل المصالحة للمجموع كما نكفلها للفرد .

ونستطيع أن نقول أن نظرية الحرية الاقتصادية كانت بسيطة لدرجة لم تكن تصور بحال ما أحياء الواقعية . وها نحن نرى معارضة شديدة لهذا المذهب . حيث لا تتحقق في ظله العدالة في التوزيع للدخل . كما ايقن الكثيرون والكثيرون جداً أن المنافسة الحرة لها مساوئها التي قد تؤدي إلى تبذيد الموارد . فإذا كانت هذه المنافسة الحرة تحفز المتخفين على الارتفاع بوسائل الانتاج من ناحية . فهى تجعلهم ينفقون بسخاء في نواحي كثيرة غير منتجة . والملاحظ دائماً على الحياة الاقتصادية هو سيادة المنافسة المقيدة المشووبة بالاحتياط . كل ذلك جعل الكثيرين أيضاً يتوجهون إلى الاقتصاد الموجه . أى إلى التدخل في الشؤون الاقتصادية .

ولعلى الآن حين احاول أن اختم هذا الجزء من البحث أكون قد قطعت مرحلة فيها بعض الكلية وليس الكفاية كلها في تحديد العلاقة بين النظام الاسلامي الاقتصادي وانظام الرأسمالي . بل انه ليخيل لي أن وضوح العلاقة او انقطاعها ظاهر جلى من خلال تلك النصوص التي وردت أثناء هذا البحث .

وانا ان كنت قد اثرت في خلال البحث في ميدان الفلسفة الاقتصادية للإسلام نقطاً تطبيقية - وان كان المفروض الا تبتعد الفلسفة عن الواقع - الا انني كنت اضطر بلا شك الى ذلك كي استمد من هذه الاسس العملية والتطبيقية . عناصر الفلسفة الاقتصادية . وهذا بدوره لا يقلل من كوننا نتحدث عن فلسفة

عامة لا ترتبط بحدود الرمان أو الماكن . لأن المبادئ التي توضع على اساس نظرى فهى معلقة بالهوا ونحن بدورنا نضع لها القواعد التي ترتكز عليها . حتى تتضح تماما وثبت في العقائد ثبوتا أكيدا ومن هنا كان استمدادنا من الناحية التطبيقية كثيرا حتى نضع تلك الأعمدة النظرية على أساس واقعى .

وإذا كنا قد سرنا في شوطنا الذى نحن فيه من البحث لتحديد مكانة الاسلام في اقتصادياته بالنظام الحر . فانا لن نلقى الحكم على كل من النظامين . أو أن نبين افضلية أحدهما على الآخر . لأنه من الواضح أن المقارنة قد بيّنت بما لا يدع مجالا لتكرار أو إعادة مدى صلاحية النظام الرأسمالى أو فساده . ثم وبالتالي قد أوضحت لنا اذا كان الاسلام في نظمه الاقتصادي يتشابه مع هذا النظام ومما لا ريب فيه اخيرا أنه قد اتضح كيف ان الاسلام لم يستمد عناصره او اسسها من هذا المذهب او من غيره . ولم يكن بحال ما النظام الرأسمالى هو الطريق الذى ارتضاهما الاسلام للجتمعه .

## الاسلام ونظام التدخل

لقد وصلنا المرحلة التي يتحتم علينا فيها أن نوجه السؤال التالي وهو :

هل يعد النظام الاقتصادي في الاسلام فيما يتعلق بفلسفته العامة نظاما يحمل في طياته مبدأ التدخل المطلق ، أو المحدود ، وينتهي في آخر الأمر إلى نظام يكاد يتشابه أو يتحدد مع هذه النظم الاشتراكية القائمة ، سواء المتطرف منها أو المعتدل ؟

هنا سنجد المجال يتسع بعض الشيء مما كنا نتحدث فيه سابقا .. فعند مقارنتنا النظام الاقتصادي في الاسلام بالنظام الرأسمالي كنا بقصد مذهب واحد تقريرا ، أو فلسفة واحدة ، أو تكاد تشبه الفلسفة الواحدة .

اما في حديثنا عن النظم الاشتراكية ، فسوف تكون بقصد اسم واحد « الاشتراكية » لذاهب مختلفة .

لقد تعددت الكتابات عن الاشتراكية لدرجة أنها أصبحت تتخذ عدة مفاهيم تراوح بين الاصلاح الخفيف والتغيير الجري العنيف . للأوضاع الاجتماعية . وتعددت بالذات الفلسفات والأراء . والمذاهب ، والأفكار ، والأحزاب والسياسات التي تسمى باسم « الاشتراكية » وبعض هذه الأفكار الاشتراكية قد يبدوا خياليا يبعد عن التطبيق الواقعى . كما أن البعض منها يقترب من التطبيق العملي . والبعض الآخر قد ابنت التجربة قيامه ونجاحه .

ويضيق المجال هنا للخوض في أنواع المذاهب الاشتراكية وفاسفاتها . وعلى كل فقد كان منشأ التفكير الاقتصادي الحديث نتيجة لشعور المجتمعات بالآثار السيئة .. والانحرافات التي تركتها انظمة الرأسمالية ، مما دفع الاشتراكيين الى التفكير في أن الحال لن ينصلح الا بزوال النظام الرأسمالي بجميع مظاهره وأشكاله .

والاشتراكى يعتبر أصل البلاء في المجتمع الرأسمالي وجود الملكية الخاصة لأدوات الانتاج التي تمكن هؤلاء المالك من استغلال الطبقة غير المالكة - أى الأجيرية - . ويعتبر أن القوانين التي تحمى هذه الملكية تمكن أصحابها من التصرف فيها بالدرجة اى تميزهم عن غيرهم من أفراد المجتمع المحررمين .. وعليه ما من سبيل لتفجير الأوضاع الا بزوال نظام الملكية الخاصة لعناصر الانتاج . وتنظيم الحياة الاقتصادية بأسلوب آخر . طالما أن الفاء نظام الملكية الخاصة سياغى معه حق أصحابها في ممارسة انشطة الخص الذى كانوا يمارسونه تحقيقا لأهدافهم الذاتية ، وكسبيهم المادى .

والاشتراكية بصفة عامة تعبر عن نظريات أو حركات اجتماعية « وبالتالي اقتصادية وسياسية » تهدف الى تهذيم المجتمع على النحو الذى اعتقادت انه أمثل النظم وأحسنها . وذلك عن طريق الملكية الجماعية والقيادة الجماعية لعناصر الانتاج والتوزيع . فيهدف الاشتراكية تحويل الملكية الخاصة لعناصر الانتاج ، الى ملكية جماعية .. وتنظيم الانتاج اقومى طبقا لخطة مخططة مركبة مرسومة .. تحقق الصالح للمجموع ويدوب في طياتها الفرد .

فالهدف الأول للاشتراكية اذن هو تحويل الملكية الخاصة الى ملكية جماعية ، او ملكية عامة . وطريقة اوصى الى هذا الهدف ومدى تطبيقه هي اى تميز نظاما اشتراكيا عن الآخر .

ومن حيث طريقة الوصول الى الهدف ، تنقسم الاساليب الاشتراكية الى نوعين :

- ١ - اسلوب ثوري عنيف .
- ٢ - اسلوب سلمي تطوري .

## الاسلام والشيوعية

الاشتراكية الثورية « مثلاً المعروف بالشيوعية الماركسية » ..  
ترى أنه لا مفر من حتمية الثورة المفاجئة واستخدام اسلوب العنف .. لأن الطبقة المالكة - على حد قولهم - لن تتنزل بمحض ارادتها عن المزايا التي تتمتع بها . أما الاشتراكية التطورية فترى أن التدرج نحو الاشتراكية في ظل نظام الحكم القائم ليس بعيداً الاحتمال .

وتجدر هنا اذنا أن نضع النظام الاقتصادي للإسلام بجوار النظم الاشتراكية الأخرى أن نبدأ بالذهب الشيوعي ، حيث انه قد احتل الآن في قلب العالم جزءاً كبيراً وسار فيه بنظامه المعروف في الدول الشيوعية .

١ - الشيوعية تؤمن أساساً بالنظرية الداروينية ، وتصر على انكار وجود الله . ويرى ماركس « المفكر الأول للشيوعية الحديثة » أن امتداد هذا المفهوم الى دراسة الحياة وتطبيقه عليه يُؤدينا بنتيجة على جانب عظيم من الأهمية ، لأنه يرجم تطور المجتمع الى أسباب مادية بحيث لا يترك شيئاً منها للمصادفة .. ومن هنا نرى أنشيوعية ترجع كل شيء - حتى الدين والأخلاق والفكر والفلسفة والثقافة والقانون والسياسة - الى انعكاسات للأحوال الاقتصادية . وتاريخ ارتفاع المجتمع عندهم هو قبل كل شيء تاريخ ارتفاع الانتاج .

ونستطيع أن نقول بأن الديمقراطية لا وجود لها في المجتمع الشيوعي . فالحريات مصادرة ، والمساواة معدومة حتى في الاقتصاد وأجور العمال . واستبداد الدولة البائسر بالفرد لا حدود له . والحكومة تسير على النظام الفردي الاستبدادي . ثم إن الحرية الاقتصادية في معناها المععدل السليم معدومة على الأطلاق . فالصانع والمزارع وأدوات الإنتاج ومرافق الشروة ، ملك للدولة ، والفرد أحيى عندها نظير اطعمه . فهناك لا توجد الرأسمالية المعروفة . ولكن يوجد هناك الرأسمالي الكبير الذي لا يقاوم . وهو الدولة ، مما ينعدم معه التناقض الاقتصادي تماماً .

والشيوعية فوق كل ذلك تربط العامل بمصنعيه وتنعنه من تغيير العمل ، أو المصانع ، وقوام نظام الأجور في بلادها هو : « الأجر بالقطعة » ، ثم إننا نرى الشيوعية تزعم المساواة الاقتصادية . ولعل كلام ستالين في خصومه عام ١٩٣٤ م خير رد على ذلك . قال :

· إن هؤلاء القوم يحسبون أن الشيوعية تستلزم المساواة في مطالب العيش لكل فرد في المجتمع . إلا ما أسفه من رأى . . . يخرج عن فكر مشتت . وإن المساواة التي نادوا بها هي التي أضرت بصناعتنا أكبر الأضرار » .

ويؤمن الشيوعيون بالغاية الملكية الفردية ، ووضع الأموال التي تلدولة كلها في يد الحكومة والقضاء على التجارة الداخلية ، وقيام نظام السلع مقابل بطاقات يقدمها الفرد للحصول على حاجياته في معاشة . وتحتكر الدولة وحدها التجارة الخارجية ، وتبيّن على النظامين : النقد والصرف . وتنزع الفلاحين الأرض على سبيل الاعارة المؤبدة . فيستغلونها على أساس تعاونى .

إلى هنا وبعد هذه النقاط المختصرة في الشيوعية ، نرى ونلمح بوضوح جمود هذه الفلسفة وتجبر عقيدتها . أضف إلى ذلك أن

الشيوعيون الماركسيون يعتقدون أن الأديان ، والنظم  
والتقاليد الاجتماعية ، والقيم الروحية السائدة ، والمثل التي يربّوها  
الناس ويتمسكون بها كالوطنية والقومية ، والولاء لمذهب أو دين  
معين . كل أولئك في نظرهم يعتبر مخدرات لا بد من نبذها .  
وعلى الفرد في نظر الشيوعيين أن يكون ملحدا . ولا قوميا .  
وماديا ، مجردًا من القيم الاجتماعية .

فهل يعقل أن يتقارب الإسلام مع هذا المستوى من التفكير  
الإنساني ؟

لا شك أننا لسنا في حاجة إلى الاجابة عن ذلك ، لأن الإسلام  
أسمى وأرفع من أن يصل إلى هذه الدرجة من التحجر والجمود .  
والإسلام كدين سماوي ، وكتظام للبشرية ، أعلى من أن يكون  
صورة للعبودية والذل والتحكم والدكتاتورية . والإسلام أبعد  
ما يكون عن هذه المبادئ الشيوعية ، فلم تعرف نظمه قضاء تاما على  
الملكية الفردية . ولم تعرف النظم الاقتصادية في الإسلام رأسمالية  
الدولة كما يحدث في الشيوعية ، لأن الإسلام يشرع ويحمني الملكية  
الفردية . وأجاز لن أحيا أرضا مواتا باذن الإمام ولو ذميا أن يملكتها  
إذا كانت بعيدة عن العمران . على أن يعمرها خلال ثلاث سنين .  
فالإسلام يقر مبدأ الملكية الفردية على أساس « مبدأ الجهد والجزاء »  
فكل من يعمل ويجد يحصل على جزاء مقابل هذا العمل . وعلى  
هذه القاعدة يقر الإسلام حق الملكية الفردية بوسائل التملك  
المشروعة . وهي كل وسيلة يحصل بها الإنسان على ما يمتلك  
دون أن يشوبها ظلم أو غشن . ولا شبهة في تقرير هذا الحق في  
الإسلام . فالقرآن يقول :

« للرجال نصيب مما اكتسبوا وللننساء نصيب مما اكتسبن »  
« وآتوا اليتامي أموالهم ولا تبدلوا الخبيث بالطيب » .

وجاء في الحديث الشريف « من قتل دون مائه فهو شهيد »  
ومثل هذه النصوص تؤيد حق الملكية الفردية . ويرتب الإسلام  
على هذا الحق ما يحفظه ويصونه من عبث العابثين . فهو يضع  
الحدود الرادعة لكفالة هذا الحق :

« **والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا تكالا من الله** » .

ثم هو إلى جانب ما يضع من حدود رادعة يجرى على طريقته  
من جعل الضمير الانساني رقيبا ينتظا على أعمال الفرد وتصرفاته .  
فهو يجعل المرأة مبتعدا عن النظر إلى ما في يد الغير . فيقول الرسول  
ـ عليه الصلاة والسلام ـ « من ظالم من الأرض شيئا طرقه من سبع  
أرضين » ويقول « من اقتطع مال امرئ مسلم بغير حق لقى الله  
ـ عز وجل ـ وهو عليه غضبان » .

ويترتب على هذا التملك نتائج أخرى وهي حق التصرف في  
هذا المال بالبيع والاجارة والرهن والهبة والوصية ، وحق الانتفاع ،  
وهكذا يكون حق الملكية متحققا يشعر الفرد أنه مالك فعلًا .

فالإسلام لا يمنع حرية التملك غير المستغلة إلا التي تمنع الناس  
أن يعيشوا مع بعضهم البعض أخوة متحابين . ويقول الله تعالى  
في ذلك :

« أَوْ لَمْ يُوْرَ أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ . أَنْ خَيْرُ  
ذَلِكَ لِآيَاتِ لَقَوْمٍ يَؤْمِنُونَ » . ويقول في سورة الأسراء : « أَنْ رَبُّكَ  
يَبْسُطُ الرِّزْقَ أَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ أَنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَيْرًا بِصَبْرًا » .

ثم لا بد قبل كل شيء أن نضم أمام عينينا أن الشيوعية تحارب  
الدين كما قالت . وتعترض « أتفونا » للشعوب . لأنها قامت تناهض  
هذه الدعوات السامية . فكيف لنا أن نعترض ، أو أن نقول بأن  
النظام الإسلامي قد شابه النظام الشيوعي .

لا شك أن القضاء على الفرد في النظام الشيوعي قد ناقضه الإسلام تماماً . ولم يكن ليضعه هذا الموضع الحقير . وهذه الراوية الضيقة من الحياة . فالنظام الإسلامي قد احترم حرية العرد في حدودها التي سبق ذكرها . وترك له أن يتنافس مع أخيه في الحدود المقيدة أيضاً . ولم يرض الإسلام - أن يوضع الإنسان هذا الموضع الذي يحظر من انسانيته قبل كل شيء . وإن الناظر إلى الشيوعية نفسها يجد طريقها متعرجاً لم تستطع أن تستمر في السير على المنهج الذي اخترته نفسها واعتبرت إلى تعديله وتطويره . فبعد أن كانت تندى بأنه « من كل وفقاً لقدرته إلى كل وفقاً لحاجته » ثم فشلت في التوزيع وفقاً للحاجة . وزوّعت وفقاً للانتاج .

وما أظن إلا أن تلك المبادئ بما فيها من مغالاة يجعلها جوراً اقتصادياً ، ونحن نبراً بالإسلام أن يكون فيه جور . أو تعسف . أو ظلم . لأنه دين السماء الذي جاء بأمثل النظم وأحسنها .

وليس هذا الكلام الذي أردده وأكرره مجرد عبارات طنانة فضفاضة ، بل إننا إذا تبعينا مبادئ الإسلام في كتاب الله وسنة رسوله وخطوات الصحابة من بعده . . . لوضح لنا تماماً صدق هذه الادعاءات جميعها . والتي تقوم في معظمها على منساقه الإسلام للشيوعية لا تناقضه معها فحسب .

فإذا كانت الشيوعية تتغنى كل آن بما تقدم للإنسانية من مساواة جوفاء . فالإسلام هو دين المساواة الحقيقية « إن أكرمكم عند الله أتقاكم » ، « لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتفوق » .

ويقول تعالى « يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ، وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً » . « إِنَّ رَبَّكَمْ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ : « النَّاسُ سَوْيَانٌ كَأَسْنَانِ الْمَشْطِ » .

الاسلام بهذه النصوص يفرض المساواة بصفة مطلقة ، فلا قيود ولا استثناءات ، وقد فرضت هذه المساواة على الناس كافة . فلا فضل لفرد على فرد ، ولا لجماعة على جماعة ، ولا لجنس على جنس ، ولا للون على لون ، ولا سيد ولا مسند . هذه هي المساواة في الاسلام . الناس جميعا من أصل واحد ، فهم سواء لا فضل لأحدهم على الآخر ولا ميزة لأحدهم على الآخر .

والجميع أمام الاسلام سواء . يقول الرسول - صل الله عليه وسلم - « من قتل عبده قتلتنا ومن جدع عبده جدعناه ومن أخضى عبده أخضيناه » ، ويقول عليه الصلاة والسلام لأهله : « يا معاشر قريش لا أغني عنكم من الله شيئا . . يا بنى عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئا . . يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنكم من الله شيئا . . يا صفية عممة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئا . . » .

وإذا كانت الشيوعية تتغنى بأنها هدمت نظام الطبقات . فلا أقل من أن نقول أن هذا الصراع الطبقي لا يعرفه الاسلام ولا يقره . وإن كانت روسيا زعيمة الشيوعية نفسها ما زال يعيش بينها ذلك النظام الطبقي الذي يتجلی في الهيئة الحاكمة وأتباعها .

وإذا كانت الشيوعية تتغنى أيضا بمبدأ حق الضمان الاقتصادي وبالحصول على تأمين مادي عند الشيوخوخة ، أو المرض ، أو العجز عن العمل . . فان الاسلام وال المسلمين قد سبقوا الى تطبيق الضمان في بلادهم منذ عهد بعيد . فكان عمر يصرف للقراء - مسلمين وغير مسلمين - حاجتهم من بيت المال ، وكان يعتبر الأطفال عاجزين عن العمل ، ويفرض لكل مولود مائة درهم . فإذا ترعرع بلغ به مائتى درهم ، فإذا بلغ زاده ، ويجعل أجرة رضاعه ونفقته من بيت المال . ولقد رأى عمر بن الخطاب وهو في طريقه إلى

الشام وعلى وجه الخصوص الى دمشق . قوما مجذومين من النصارى فأمران يجري عليهم القوت من بيت المال .

وإذا كانت الشيوعية لم تتحترم أيا من النظم الإنسانية ، والحقوق البشرية ، فلألغت حق الميراث ، فان الاسلام قد حافظ على هذه الحقوق . ونظمها التنظيم السليم حتى تؤدي واجباتها في المجتمع الاسلامي الكبير .

قصاري القول ان الشيوعية عندما يتحقق لها الانقلاب الثوري الذى تعمل له ، وتقوم دكتاتورية الطبقة العاملة « وهذه ظاهرة حتمية فى الشيوعية الماركسية » تلغى جميع مظاهر الملكية الخاصة لادوات الانتاج . وكذلك الملكية الخاصة للسلع الاستهلاكية طويلة الاستعمال . وتنسيطر دكتاتورية البروليتاريا على جميع المشروعات القائمة ، وتوجه الانتاج بمعرفتها وخطتها .

كل ذلك يقابله فى الاسلام ، حكم الشعب ، واحترام الملكية الفردية ومحافظتها عليها وتنميتها فى حدود المصلحة العامة .

## الاسلام والفاشية

أعتقد أنه كان من الواجب حسب ترتيب أجزاء البحث أن تتحدث فى هذه الصفحة عن الاشتراكية التطورية . وهى النوع الآخر من أنواع الاشتراكية . لكن قد أثرت أن آخرها قليلا وأنه أضع هذا النظام الفاشي بجوار الشيوعية ، لا لتشابه بينهما فى الاسس والمبادئ . ولا لقيام تقارب فى الفلسفة والاعتقاد ، وإنما لأن كلا منهما يقوم على أساس نظام دكتاتوري ثورى تقريريا . انقضت حرب سنة ١٩١٤ ، سنة ١٩١٨ وخرجت منها ايطاليا منهوبة القوى ، غير راضية عن مغانها الاقليمية . بل كانت حانقة على الحلفاء لعدم تتنفيذهم تعهداتهم لها . وكانت الحالة الاقتصادية

غاية في السوء والارتباك . حتى لقد ترك كبار الزراع أرضهم دون استغلال ، فأصبح الانتاج الزراعي عاجزا ، بل قد أصبحت المصادرات بين مختلف الطوائف وأحزاب العمال أمرا مالوفا ، فوافق الملك على أن يتولى « بنيتو موسوليني » وأنصاره زمام الحكم وأن يقيموا في البلاد انظام الفاشي ، الذي يرى وجوب زوال التروات الكبيرة ، ولا يوافق على تركيز المشاريع في أيدي قليل من أرباب العمل . غير أنه لم ي العمل على القضاء على الرأسمالية ؟ بل عمل على تنظيمها ، وضرورة اجراء الاصلاحات الاجتماعية . . . وتشجيع الادخار لضمان التقدم والرقي ، وقد استمر الحكم في أيدي الفاشيين عشرين عاما حتى انتصر الحلفاء في الحرب العالمية الثانية . وكان لموسوليني سلطة مطلقة في جميع شئون البلاد طوال هذه السنين .

ولا يعتبر النظام الفاشي في الواقع نظاما جديدا ، بل هو مجرد محاولة لابقاء النظام الرأسمالي بعد استخفاف من عيوبه اصحابه بالملكية الفردية ، وصراع الضيوف ، فلم يكن من هدف النظام الفاشي أن يلغي حق الأفراد في التملك ، بل عمد على الحد من سلطة المالك باخضاعه لعدة التزمات ، كعدم الاتكفاء بانتماع بشار ممتلكاته ، بل عليه أن يعمل مع ذلك على نسيتها حتى سر . على المجتمع بفائدة ، وكانت الحكومة تتدخل في المسروقات الصناعية ووجهها حسب ما يتراهى لها . والحقيقة أن هذا النظام قد أفاد ابطاليا . وساعد كثيرا في التغروج من كسر مر آزمانها ، غير أنه لا يمكن لنا أن نقر هذا انظاما . أو أن نقارن بينه وبين الانظام الاسلامي ، ذلك لأن النظام الأخير يتمتع بصحة معرفة في النظام الأول ، تلك هي صفة الدوام والاستمرار . أما النظام الفاشي فهو دائما مهدد بالزوال في أية لحظة ، شأنه شأن كل نظام دينكا ذي روى . كما أن هذا النظام يخضع البلاد لأهواء وأخطاء الحاكم المطلق . ثم يخنق الحريات فلا يهتم للأفراد الاهتمام بكل ما يحيط بهم .

هذه الفروق وغيرها من الفروق الجوهرية في أسس النظام يجعلنا  
نبتعد أو نعدل عن المقارنة بينه وبين النظام الإسلامي ، ذلك لأنه  
لا يوجد نظام حقيقي يمكن أن نقارنه بالإسلام كي نضعه موضعه  
ال حقيقي بين النظم الاقتصادية .

## الإسلام والاشتراكية

والاشتراكية هنا هي التي سميّناها بالاشتراكية التطورية .  
ومن الصعب تحديد نموذج واحد للاشتراكية التطورية ولو أنه من  
الجائز أن نصف بها اشتراكية بعض الدول والحكومات ، مثل  
اشتراكية السويد . . . والاشتراكية حزب العمال البريطاني . . .  
والاشتراكية الجمهورية العربية المتحدة . . .

وفي أغلب الاشتراكيات الإسلامية الحديثة لم تلغ ظاهرة الملكية  
الخاصة لعناصر الانتاج الغاء تماما . . . ولكن اتخد النظام الاقتصادي  
طريقاً وسطاً يحقق أهدافاً اشتراكية من حيث العدالة والرفاهية .  
وتميز الفلسفة الاشتراكية التطورية بوجه عام بالخصائص التالية:  
١ - الملكية العامة لأدوات الانتاج تتضامل تدريجياً في المشاريع  
الخاصة وفي الصناعات الحيوية والرئيسية وتلغى على قدر المستطاع  
الدخول غير المكتسبة ، سواء أكانت من الميراث ، أو نتيجة ارتفاع  
في القيمة الرأسمالية للاراضي والعقارات ، كما يصير تحرّيد  
المكاتب الزراعية الكبيرة . . . وملكيّات الصناعية الكبيرة ، ويكون  
طريق نقل الملكية هو التأمين . . .

٢ - تقوم الدولة بتنظيم النشاط الاقتصادي وتنسيق قطاعاته  
حتى لا يترك النشاط الخاص ليسيطر مدفوعاً بحواجز الربح « كما  
هو الحال في الاقتصاد الحر » .

٣ - تتخذ الدولة سلطتها المالية وسيلة فعالة لاعادة توزيع الدخل والثروة في المجتمع بما يكفل العدالة بين المواطنين ، ويقلل الفوارق الطبقية .

٤ - التطور السلمي الديمقراطي لأن الاشتراكية لا تؤمن بالعنف ، و انما تقوم بالثورة الاجتماعية « اذا صع تسميتها ذلك » عن طريق سلمي وأسلوب ديمقراطي .

ولعلنا نلاحظ أن الكثير مما تضمنته فلسفة الاشتراكية السلمية ، أو التطورية فيما عدا التأمين قد طبقته مجتمعات تحت اسم الاقتصاد الوجه . ولعل ذلك هو السبب في الاختلاف الذي تلمسه في المفاهيم المتعددة للاشتراكية .

ولا شك أن الاشتراكية أنجح من الشيوعية في علاج الفقر والبطالة إلى آخر هذه العيوب الاجتماعية . مما يتلاقى مع مبادئ الإسلام . الدين الاشتراكي حقا . بل هو المثل الأعلى للاشتراكية السلمية .

فالاشتراكية في الإسلام تهدف - من الجانب الاقتصادي - إلى مقاومة الاستغلال في شتى صوره . فهى تحرم الربا والاستغلال والاحتكار والترف والاسراف . وتحد من غلواء الرأسمالية . وتكره التفاوت المادى بين الناس حتى لقد آخى الرسول بين الأنصار والمهاجرين . ووزع فىء بنى النضير على المهاجرين الفقراء . والاسلام يوصى بالاحسان والصدقة . يقول عليه الصلوة والسلام « أيا مأهلا عرصة أصبح فيهم امرؤ جائعا فقد برئت منهم ذمة الله تبارك وتعالى » .

قال ابن حزم « فرض على الأغنياء فى كل بلد أن يقوموا بفقارتها . ويجبرهم السلطان على ذلك ان لم تقم الزكوات بهم ولا فى سائر فى أموال المسلمين . فيقام لهم بما يأكلون من القوت الذى لا بد منه ومن اللباس فى الشتاء والصيف بمثل ذلك » .

وتسليم اشتراكية الاسلام بمبدأ الضرائب التصاعدية . مما يظهر في نسب ضريبة الجزية . ويرعى الاسلام الأسرة فقد جعل الرسول للأعزب سهما من الغنيمة وللمتزوج سهرين . ومنع على ابن أبي طالب الحجر على الضروريات وفاء للضرائب ، نم هي تسلم بمبدأ من أين لك هذا الذي طبقة العمران . ولقد أبي عمر أن يقسم أرض العراق حتى تبقى ملكا عاما للمسلمين . ثم أن الاسلام يؤمن بالحرية الاقتصادية التي تهدف الى تحقيق الرفاهية للناس كافة . والنبي تؤدي التزاماتها كذلك للفقراء وللمجتمع والدولة بأفالم أصوله على اشتراكية تمثل دعامتها التعاطف والتكافل والمحبة بين الناس . اشتراكية لا تدع الذي ألم ألم . ولا الذي حاجة حاجة . وهي من الناحية المعنوية تدعم الحرية الفردية الصادقة وينكر الاسلام النورة وصراع الطبقات . ولقد فرض الزكاة ضريبة يخصصها لإradها لمحاربة الفقر وسد حاجة المنكوبين من الناس . وحرم الاحتكار في شتى صوره . وفتح أبواب العمل وحصن عليه بما شرعه من نظم اقتصادية كالمزارعة والمساقة والمضاربة والشركة والإيجارة وعقد العمل وسوى ذلك من المعاملات والعلاقات والنظم . وقرر الاسلام منذ القديم مجانية التعليم ومجانية العلاج . وجعل طلب العلم واجبا وعلى الدولة أن تمهد السبيل اليه .

وكره الاسلام التمييز بين الناس بالتفاوت المالي . وفرض نفقة الأقارب والمحاجين على ذويهم من الأثرياء والقادرین على الكسب . وشرع نظام الوصية والقرض والوديعة . . . الخ .

كما قرر الاسلام كما سبق أن ذكرت أن المال في أيدي الأغنياء إنما هو مال الله . الذي استخلفهم فيه « آمنوا بالله ورسوله وانفقوا بما جعلكم مستخلفين فيه » ويقول الرسول الكريم « من كان له فضل طهير فليعد به على من لا ظهر له ، ومن كان له فضل زاد فليعد به على من لا زاد له » .

ويقول عليه السلام « ما آمن بي من بات شبعا وجاره جائع الى  
جانبه . وهو يعلم » ويقول ايضاً « من كان عنده طعام ، ثنتين فيذهب  
يتألث . ومن كان عنده طعام ثلاث فلذذهب برایع وحامض » .

ويقول الشميخ محمد عبد اللطيف دراز « من أروع ما حفل به القرآن حفظ التوازن الالبقي تأكيدا للتضامن الاجتماعي الذي يشد بناء الأمة شدما محكما . فلا تسقط منه لينة . أو تحرث فيه تغرة . »

فالعنى فى نظر القرآن وظيفة اجتماعية . وصاحب المال يحاسب على تصرفه ويصبح للدونة أن تسأله عنه . وقد فرض الله الزكوة وجعلها من أركان الإسلام «خذ من أموالهم صدقة تطهيرهم وتزكيتهم بها» وهناك كثير من الحقوق التي لا تفل خطرا عن الزكوة . وقد أوضح القرآن هذا الحق مبيناً حقيقتة النبر وعناصر التقوى وللائل صدق الإيمان فقال «وآتى المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب» فاسعاف المنكوبين واغاثة المنهوفين حق على من صادفهم فى أزمنتهم ولو كان قد أدى زكاة ماله . وهذا من أنواع المأمور الذى جعل الله الويل لمانعه . واعتبرهم مكذبين بالذين «الذين هم يراءون وبمغبون المأعون» وقد بلغت حاسمة الإسلام أن رصد من مال الزكوة ما تسد به دعون الغارمين والمأحرجن . وذلك ما لا ينظير له فى شرائع البشر . وإذا عم البلاد قحط جارف ألم يقتضى لصاحب مال حقة، فى الازفراط به . بل تخسم الدهارة بدها على الطهارة يستفيد منه الجميع على النساء «ان الاشترى من اذا أملأوا فى المغزو أو قل طهار عباليه جمعه ما كان ينذفهم من ثوب فتقسموه بينهم بالسوية فهم مني وأنا منكم» هكذا قال عليه السلام .

وإذا كان الناس ينظرون إلى المال على أنه الوسيلة لحياة الترف والرفاهية واستعباد الفقراء وتسخيرهم . فقد حذّر الرسول ذلك وأعلن أن المال إنما هو سبب لعمل الخير والبُر

والرحمة ومواساة المنكوبين وأغاثة الملهوفين. واسعاد الناس. وقد نهى الرسول الناس عن البخل والامساك والشح فيقول « اياكم والشح فانه أهلك من كان قبلكم وحملهم على أن سفكوا دماءهم . واستحلوا محارمهم » وقال تعالى « ومن يوف شج نفسه فولئك هم المفلحون » ودعا الرسول الى اكتساب المال من طرقه المشروعه فقال « من لم يباشر من أين اكتسب ماله . لم يباشر الله من أين أدخله النار » ويقول الرسول « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » .

وحق العامل فى الاسلام مقدر تقديرًا قائمًا على الانصاف . فلا يجوز فى نظر الشريعة - التي توجب معونة العامل - أن ينتهز أصحاب الاعمال فرصة حاجته الشديدة الى العمل فيبخسونه حقه . ويعينوه فى تقدير أجره . حتى يكون ضامنا لنتيجة مجده . ولذلك منعت كثيرا من المعاملات انتى لا يتحقق فيها ضمان العامل لأجره عند عقد العمل . وهذا علته منع جواز اعطاء العامل الأرض يزرعها على أن يكون أجره مما يخرج منها . لجواز أن لا تخرج الأرض مخصوصا . كما لا يجوز أن تكون أجرة العامل فى العقد مجهولة . وفي الحديث « من استأجر أجيرا فليعلم أجره » كما أن الاسلام يعطى لمعامل الحرية فى الاعمال المالية احيانا فلا يجور أن يحجر رب المال فى حرية العمل على من وكل إليه استثمار ماله . وذلك لأن المستثمر ما دام مأمورا فيه الكفاءة والمقدرة على الاستثمار . فلا يصح أن تقييد مواببه .

ثم نرى دعوة الأغياء الذين لا يقدرون على استثمار أموالهم . الى اعطائهم للقادرين على ذلك مما ليس لهم . بشرط أن يؤنس فيه الأمانة وحسن التصرف . وكذلك ليس العامل ضامنا للمال ان هناك فى يده تعد منه أو تقصير فى حفظه . ثم نرى لمعامل حقه فى فسخ العقد . وحق التعويض .

من كل ذلك نرى ونلمس أن الاسلام قد قرر حرية الشخص  
المالية . ولكنه سمح للمجتمع أن يتدخل فيها بما تملية الاعتبارات  
الدينية والمدنية التي تكون لازمة لاستقامة الأمور . واقرار المصلحة  
... و مدى تدخل الدولة أو المجتمع في مال الفرد يضيق و يتسع  
على ما توحى به مقتضيات الأحوال العامة ...

فاطلاق الملكيات العامة . أو تقييدها . ووضع حد أعلى . أو  
أدنى للضرائب على رأس المال والدخل . وجعل المرافق عامة أو  
تقييدها . هذه أمور يخضعها الدين لحاجات الناس وأطوار الزمان .  
ونستطيع أن نقول في هذا المجال إن الاشتراكية تكاد تتقرب  
في أسسها مع تعاليم الاسلام في مجموعها . وبمعنى أدق يمكننا  
أن نجد هذا الشبه بين ما يسمى باشتراكية الدولة وبين الفلسفة  
الاقتصادية في النظام الاسلامي .

واشتراكية الدولة كمذهب اقتصادي يتوازن بين الاشتراكية  
والذهب الحر . فهي تقترب من الاشتراكية بحملها على النظام  
الاقتصادي القائم . ودعوتها الى استبدال الملكية الخاصة بالملكية  
العامة في بعض الحالات . ولكنها تبتعد عنها اذا تريده بوجه عام أن .  
تبقى على الملكية الخاصة وعلى المصلحة الخاصة الشخصية . كأساس  
للحياة الاقتصادية في اغلب مظاهرها . . . وهي تقترب من المذهب  
الحر بأخذها بمبدأ الملكية الخاصة . ولكنها تبتعد عنه بما تريده أن  
تعهد به الى الدولة من الوظائف الاقتصادية . ومن أشهر أصحابه  
هذا المذهب « الأستاذ وجنر » في ألمانيا . و « ديبون ويت » في  
فرنسا .

كذلك يمكننا القول أن الاسلام هو الطريق الوسط بين  
الرأسمالية والشيوعية . . . ويقول العلامة « ماسينيون » ( ان لدى  
الاسلام من الكفاية ما يجعله يتشدد في تحقيق فكرة المساواة و ذلك

يفرض زكاة يدفعها كل فرد لبيت المال . وهو ينافض عملياً المبادلات  
التي لا ضابط لها وحبس الثروات . كما ينافض الديون الربوية .  
والضرائب غير المباشرة التي تفرض على الحاجيات الأولية  
الضرورية . ويقف في نفس الوقت إلى جانب حقوق الوالد والزوج .  
ويشجع الملكية الفردية . ورأس المال التجاري . وبذل يحل الإسلام  
مرة أخرى مكاناً وسطاً بين نظريات الرأسمالية البرجوازية .  
ونظريات البلشفية الشيوعية ) .

ويقول العلامة « جيب » ( حيثما يكون الإسلام - ما يزال يحفظ  
التوازن بين الاتجاهين المتقابلين في دنيا الغرب . فهو يساوى  
ويوازن بين الاشتراكية القومية الأوربية . وشيوعية روسيا فلما  
يهو بالجانب الاقتصادي من الحياة إلى ذلك النطاق الضيق الذي  
أصبح من مميزات أوروبا في الوقت الحاضر . والذي هو اليوم من  
مميزات روسيا أيضاً ) .

ويقول العلامة « ج. ول. داي » في كتابه « حول الاضطراب  
المالي » ومن العجيب أنه لا توجد وسيلة ناجحة لاصلاح هذه الحال  
سوى استلهام الروح الإسلامية فيما يسمى اقتصاداً . على ما سنبينه  
فيما بعد . وهو علاج اقتصادي بحث مستقل عن العزبيات  
والسياسة . ولا صلة له بالحروب بين الطبقات . بل على العكس  
يوفق بين مصالحها جميعاً . كما الشأن في الإسلام في جميع  
قضاياها ) .

## الإسلام والمذاهب الاقتصادية المسيحية

لقد وجدت في أوروبا بعض المذاهب الاقتصادية التي انتسبت إلى المسيحية . وهي لا تغدو في الحقيقة إلا أن تكون تكراراً لبعض المذاهب الاقتصادية مع خلطها بالأخلاق حيث تصطبغ بالصبغة الدينية . فالإنسان ليس طيباً بطبيعة . ومن شأن أنايته وإنها كه في السعي وراء المصالح الشخصية والمادية . وحبه لعيش الترف والبذخ . أن تبذر بذور الخصومة والشقاق في كل مجتمع . ولهذا يهيب أصحاب المذهب المسيحي . بكل مسيحي أن يرافقه وهو يسعى وراء مصلحته الشخصية اعتبارات سامية . مثل العدالة . والشفقة . والاحسان .

وقد تناولت المذاهب المسيحية النظم الاقتصادية بالنقده . وحملت على الربح والفائدة . ونظام الشركات المساهمة . ومبدأ المنافسة الحرة . حتى توهם البعض أنها من أنصار الاشتراكية . غير أن الدراسة المدققة تبين بوضوح أنها تبتعد أو تقترب قليلاً من هذه الاشتراكية .

والإسلام يرى - كما يرى الاقتصاديون الماديون - أن غاية هي زيادة الانتاج إلى أقصى حد ممكن بأقل مجهود . أي زيادة الأشياء المنتجة زيادة قصوى بأقل النفقات والتكليف الممكنة . فمعنى هذا إذن أن الإسلام لا يقتصر مثله الأعلى على الاشباع الروحي لاعتفع بالنفس البشرية علىسائر المخلوقات التي تعيش من حوله . لا يقتصر

على هذا وحده . بل ان المسلمين يتفقون مع غيرهم من سائر الملل والأجناس فى الرغبة فى الرقى بالناحية المادية حتى يستطيع المسلم أن يعبد ربه فى يسر بالغ . وحتى يستطيع أيضا أن ينجز مبتغه بصفة خاصة . والعالم بصفة عامة الى أقصى حد ممكن من الفائدة .

فالمقصود من الارتقاء المادى هو المعاونة على الارتفاع المنوى . فنظرية الاسلام للحياة ،لاقتصادية لا تقر المذهب القائل « ان الحياة الاقتصادية تقوم على المادة وحدها » كما لا تقر الذين يقوون « بالله الذى يدعوا اليه هكسلى » وانما تقر بالايمان بالله الذى خلق السموات والأرض والماوت والحياة . وأووجد بقدرته تلك النواصيس والنظم الكونية . وأودع بحكمته روحها فى سر الحياة النابضة فيها .

ونهج الاسلام هذا بمتضى هذه النظرة أنتج أعظم الشمار . لأن المثل الاسلامى الأعلى قد وضع خطوطا رئيسية لمعاش الناس . وربط بين نواحي النشاط البشري كله حتى ليتعد تطبيق ناحية اسلامية مع انعدام النواحي الأخرى .

وقد يقول قائل - بل انه قد قيل بالفعل - ان الاسلام وغيره من الأديان ما هي الا عقائد محلها القلب . أما الاقتصاد فهو عدسم ينصب على دراسة العلاقة بين الانسان والمادة . وليس له دخل بالعقيدة أو مساس بالروح . والرد على هؤلاء يتلخص فى أنهما يتتجاهلون الأديان عامة . والاسلام خاصة . فما قامت أديانات الا لاسعاد البشر كما هم . مادة وروح . وقد نزات هذه الأديان فى أزمان متفاوتة تنشد التدريج فى تثقيف العقل البشري . وتشير الى مقتضيات أحوال الناس ذارة بالاجمال . وأخرى بالتفصيل . حتى ختمت الرسالات برسالة الاسلام كما هو معلوم .

فنحن اذا بحثنا فى الأديان لا نجد دينا سماوايا لا واشتمل على تعليماته مادية لها صلة وثيقة بذnia الناس . بل انه من غير

المعقول أن يتجاهل الدين المادة ٠ وليس أدل على ذلك من أن الأديان كلها عالجت مسألة النقود ٠ فحرمت الربا واحترمت الثروة المنظورة المبنية في تقديم المنافع والخدمات فحتمت متلا أرباب الحرب والتجار من احتكار أصحاب العقول التجربة الآئمة « اعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه » وحاربت البطالة « وقل اعملوا فسيمرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون » ولا أظن أنى بحاجة إلى تكرار الآيات والأحاديث التي كانت صورة مكتملة لنظام اقتصادى عادل ٠

هذا هو شأن الاسلام فقد اشتمل ضمن ما اشتمل على نظريات مادية بحثة باللغة النصوج والوضوح وانه نظم الحياة الاقتصادية تنظيمًا بالغ الدقة لا يستطيع انسان أن ينكره وان لم يؤمن به ٠ فالمملکية في الاسلام معروفة ٠ واستغلال الأرض الزراعية منصوصه عليه اجمالا وتفصيلا ٠٠٠ والعلاقة المادية بين الأفراد مبوبة، وتدأوله الثروات منهون عنه ٠ كل ذلك بعض ما جاء به الاسلام ٠ وان كان قد أجمل أحکامه في بعض المجالات ليفسح مجالا رحبا طيبا للتطور. الفكرى المستمر بين الناس في مختلف الأماكن والعصور ٠

## الاسلام والنظام الاقتصادية

مما عرضنا يتجلى لنا أن المذاهب المادية كانت تنظر إلى النشاط الاقتصادي من وجهة فردية ٠ أي خاصة بالفرد وحده دون سواه ٠ فيحاول أن يصل إلى منفعته بشتى الوسائل وان أدى ذلك إلى ضرر الآخرين ٠

اما المسلم فينظر إلى النشاط الاقتصادي من وجهة جماعية ٠ تعود على المجتمع بالنفع لا بالضرر ٠ فان كانت تعود على الفرد وحده ٠ أو على آحاد من الناس بالمنفعة التي ينتفع عنها ضرر المجتمع. غلبت مصلحة الجماعة ٠ لأنها في نظر الاسلام أولى ٠ وان ما يصلح

للجماعة يصلح للفرد في كثير من الأحيان في المجتمع المتكافل .  
الذي يحرص على وجوده وتنظيمه الدين الإسلامي .

ثم إننا نجد كثيراً من الاقتصاديين يفرضون دائماً إنساناً وهميّاً  
لا وجود له في عالم الواقع . هذا الإنسان لا يستجيب ولا يتحرك  
الا للنزاعات الاقتصادية . ولا يعمل الا من أجل مصلحته الشخصية  
المادية وحدها . يسمونه « الرجل الاقتصادي » .

فهذا الغرض . أو هذه النظرية المبنية على الوهم والخيال . ليس  
لنا أن نقول « الا أنها وهم وخيال » أما الإسلام وهو دين الواقع .  
فإنه يأخذ الناس كما هم . حقائق ملموسة محسوسة . فلا يفترض  
شيئاً غير موجود . والسبب في ذلك واضح . فالاقتصاديون بشر  
كائنات الناس . لا يستطيع أحد منهم . أو هم مجتمعون أن يدرسوا  
خبايا النفوس . ولا أن يتناولوها من دفائنه بالتحليل . وقد لجأ  
الاقتصاديون إلى معالجة جانب واحد من جوانب النفس الإنسانية  
وحاولوا بذلك أن يقيموا صرح الاقتصاد على أساس هذا الجانب .  
واختاروا في ذلك الجانب المادي . ولما كان من المستحيل عملاً وافعاً  
فصل الجوانب في النفس البشرية عن بعضها . ماديهما من معنويها .  
للجأ الاقتصاديون إلى اختراع « الرجل الاقتصادي » وبنوا عليه  
أسس اقتصادياتهم .

أما الإسلام فنراه في ضوء ما تقدم يعالج الإنسان على أنه مكون  
من مادة وروح . وأن مصلحته لا بد وأن تتفق مع مصلحة الجماعة .  
فإذا تعارضتا ضحى الفرد بمصلحته في سبيل مصلحة الجماعة  
الإسلامية . لقد تعددت المذاهب والنظم الاقتصادية في شتى دول  
العالم . وكل مجتمعات المعمورة . ولاشك أن ذلك يثير التساؤل .  
ما هو أكثر هذه النظم صلاحية ؟ وإذا كان بعضها حقاً موضع نقد  
شديد لما يسفر عنه من مبادئ . فلماذا تداوم بعض الدول على  
اتباعه ؟

اشتراكية متطرفة وديكتاتورية شيوعية في روسيا ودول شرق أوروبا . وتجربة شيوعية حديثة في الصين . واشتراكية من نوع آخر في يوجوسلافيا . أحزاب اشتراكية حكمت . أو ما زالت تحكم في بريطانيا ونيوزيلندا واستراليا ودول الاسكندنافية . وتجربة فاشية فيmania الهتلرية وایطالیا الفاشیستیة في الفترة بين الحربين العالميتين . دیکتاتوریة فی اسپانیا . والبرتغال وبعض دول أمريكا اللاتینیة . أحزاب يسارية متطرفة تعلوا أصواتها أحيانا في ایطالیا وفرنسا . ودول في آسیا وأفريقيا حديثة تحرز من السيطرة الاستعماریة الرأسمالیة . ودول متخففة تسعى للتطور والنمو السريعین . ونظم اقطاعیة بالیة في دول يدعی حکمدها ان الشرائع السماسرة تحتم ان يزيد الغنی ثراء أو يزداد الفقیر بؤسا وأن يلهو الحکام بالملایین بينما يموت الشعب جوعا .

أی النظم يعتبر أصلح من غيره ؟ وكيف يستطيع النظم الاقتصادي « الأمثل » أن يوفق بين المصانع والمنشآتية في المجتمع ؟ هل هو الطريق الوسط ؟ وسط بين أى من النظم والأطراف ؟ هل التدخل الحكومي ؟ وأى درجة من التدخل والى أى مدى يتغلغل التدخل في حیة الأفراد ؟ وما موجبات هذا التدخل ؟

انه لمن أبسط الأشياء أن ينتقد الفرد تتطـلـعـ الشـعـفـ الـظـاهـرـةـ فـيـ نظامـ ماـ وـيـقارـنـهاـ بـنـمـوذـجـ «ـ نـظـرـىـ »ـ مـخـاطـلـ تـبـدوـ فـيـهـ جـمـيعـ الـمـحـاسـنـ دونـ المـساـوـيـ .ـ وـلـنـ تـقـيـدـ هـذـهـ المـتـارـنـةـ فـيـ الـوـصـوـلـ إـلـىـ نـظـامـ عـلـىـ يـحـقـقـ الـأـهـدـافـ الـاجـتـمـاعـيـةـ المـشـوـدـةـ .ـ

ان ذلك النظم الأصلح للمجتمع . هو هذا النظم النابع من التجربة الاجتماعية . القائم على أساس من القيم والمثل العليا . القابل للتطور والتقدم لمواجهة حاجات المجتمع المتزايدة . والذى يحافظ فيه على الحریات الأساسية للأفراد والقيم الاجتماعية الصالحة التي يتمسكون بها . وكل نظام اقتصادي لا بد وأن يكون قادرًا على مواجهة المشاكل الاقتصادية وأن يجد لها الحل المناسب والصحيح .

ولا يد لهذا النظام الاقتصادي الصالح أن يتحقق لجميع الأفراد الرفاهية . وفي سبيل ذلك لا بد أن تتوافر الحريات الالزمة لتمكن الأفراد من الاعراب عن رغباتهم . فالعدل والمساواة وتكافؤ الفرص . ومنع الاستغلال من طبقة لطبقة أخرى . وحق الفرد في العمل وحرি�ته في الجد والاجتهد والتكتسب « دون استغلال غيره » والعمل على رقى المجتمع وتقديمه مادياً وروحياً وتوفير حرية الاختيار لكل فرد بحيث لا يضر بصالح الآخرين . وتوفير الضمانات الالزمة للامن والاستقرار في حياة الأفراد . كل أولئك هي المعايير القوية للرفاهية . وإذا كان أمم مشكلة المفاضلة بين أي النظم الاقتصادية . فالحكم الفاصل الذي يقرر أيها أنساب وأصلاح وأكمال يجب أن يرجع إلى مقياس القيم والمثل الخيرة والمبادئ الأخلاقية والمنطقية التي تميز ما بين الخير والشر . بين العدل والظلم . بين الحرية والعبودية . بين الثقافة والجهل . بين السماء والأرض . . . ولست هنا في مجال وضع « الاسلام فوق قمة هذه النظم . فهذا أمر لا يحتاج إلى تفكير كبير . ولا يحتاج إلى كثرة الترديد والتكرار . فما وجد نظام في الاقتصاد يشمل هذه التواحى الانسانية البناءة والخلاقة كما كان الاسلام . وما جد مبدأ في الاقتصاد يخطئ للبشر حياة الرفاهية والكرامة . الا وكانت خطوطه واضحة في الاسلام . ذلك لأنه جاء من رب يعلم ما في السموات والأرض . وما يخفى عليه في الحياة من خافية . فكان نظمه أنساب النظم . وكانت أهدافه أعظم الأهداف . وغاياته أشرفها .

بل لقد كان الاسلام دعامة قوية ارتكز عليها الكثير من المفكرين الاقتصاديين في كل وقت . ويقول في ذلك الدكتور « زكي أبو شادي » : « ان الحركة الاصلاحية الديمقرطية في ميدان المال التي قادها عباقرة الانجليز « الميجور دوجلاس » و « دهار حربت » و « الماركيز تانستوك » و « بونامي رويرى » تقوم على هدى التعاليم الاسلامية المالية .



الجزء الثاني  
التطهير في النظام الإسلامي



تحدثت في الجزء السابق عن الفلسفة العامة للنظام الاقتصادي في الإسلام . وقد حاولت قدر جهدي أن أوضح معالم هذه الفلسفة مع مقارنتها بغيرها من النظم والفلسفات . وهذا الجزء في الواقع دراسة نظرية تقريراً أكثر منه أي شيء آخر . ولقد حاولت أثناء بحثي في هذه الفلسفة أن أجعلها ترتكز على أساس من الواقع حتى لا تكون - كما سبق أن قلت - معلقة في الهواء . ولا شك أنني ربطت كثيراً بين الدراسة النظرية وبين الواقع الإسلامي . حيث اتضح من ثنايا هذا الربط خيوط الرؤية ومعالم المفاهيم في النظام الاقتصادي الإسلامي . وأظنه أنه قد حان موعد الحديث عن التطبيق في الإسلام . من حيث أوجه النشاط الاقتصادي التي سارت المجتمع ببناء على الخيوط الرئيسية للنظام الإسلامي .

وهنا سوف نتقابل وجهاً لوجه مع مشكلة سبق أن وردت في الجزء الأول من هذا البحث تلك هي مشكلة الزمان والمكان . فبأى الأزمنة نبدأ البحث ؟ وإلى أي وقت تنتهي بنا هذه الفترة ؟ . الحقيقة أن الإسلام من بمراحل .

**أولاًها** - مرحلة تأسيس المملكة الإسلامية في المدينة في السنة الأولى للهجرة . والتي انتهت بوفاة النبي عليه السلام سنة ١٠ هـ بعد أن كانت سطوة الإسلام قد أظللت كل جزيرة العرب .

وفي فترة حياة الرسول بدأ نزول القرآن ليلاً ٢٧ رمضان سنة ٤١ من ميلاد الرسول . وانتهى نزوله في تسعه ذي الحجة في السنة العاشرة من الهجرة أي سنة ٦٣ من ميلاده . حيث نزلت آخر آياته . . . «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم فعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً» وأهم شيء يمكن أن نقوله بالنسبة لأسس التشريع القرآنية آنذاك . أنها قد روعى فيها عدم الحرج . وتقليل التكاليف . والتدرج في التشريع .

كذلك انتهت بموت الرسول السنة النبوية . بمعنى أن سيل تدفقها قد انقطع بموته عليه السلام وزيد بالسنة مجموعة ما صدر عنه من قول أو فعل أو تقرير . ولا شك أن الرسول مبلغ عن ربه « يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك » ثم هو سبحانه بعض الآيات « وأنزلنا إليك الذكر لتبيين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتذكرون »

وفي هذه المرحلة الزمنية كانت هناك حدود مكانية ترتبط بها في هذا المجال . حيث كانت المدينة مقر الرسول . وفيها نزلت الآيات المدنية . والسور المدنية التي عالجت تشريع النظم والقوانين للأفراد والأسرة والجماعة والأمة . لتسير إلى حياة كريمة مهذبة . وقد احتوت تقريراً السور المدنية على أكثر التشريع الإسلامي .

وأظن أنه قبل الحديث عن المجتمع الإسلامي الذي قام الرسول بتنظيمه والذي كان المهد الأول للتربية الإسلامية . يجدر بنا أن نبحث قليلاً . أو نعش قليلاً مع هذه البيئة التي ترعرعت فيها النظم الإسلامية وذلك قبل أن يحل فيها نور الدين الجديد .

### « ما قبل الإسلام »

كان حكم الحجاز حيث ظهرت الدعوة المحمدية . يقوم على نظام المشيخة الإرستقراطية . ينقسم ذي عماء القبائل بين حامل لواء أو محكم في قضاء أو متكفل بمحاجاته أو بالسقاية والرفادة الخ ..

وكان في هذه البيئة ترف الأغنياء بينه وبين شظف الفقراء تفاوت كبير . كان من نتيجته أن تقادت مقام الرجل ببعا لفناه وفقره . ولو تتبعنا شعر « عروة بن الورد » لوجدنا فيه أمثلة لا تخصى لهذا القبيل « وعروة هذا هو الذي كاد أن يخلق في

الجاهلية نوعاً من الاشتراكية أو الشيوعية )) فلقبوه (( بعروة الصعاليك )) لأنه كان يجمعهم وينفق عليهم من أسلابه وغناهم .

والحقيقة أن التمدين الإسلامي في النواحي الاقتصادية . ليس أول عهد العرب بالحضارة والنظم والمعاملات فقد كان المعنيين . والسبايون . والجميريون . واسطة عقد التجارة بين الشرق والغرب . وكانت تجارات الهند تحمل في البحر الهندي إلى بلاد اليمن وحضرموت . فيحملها اليمنيون إلى الجبنة ومصر . وفيقنيقية . وبلاد الإرميين والعمالقة والمديانيين . وببلاد المغرب . وكانت للأعراب تجارات كثيرة مع جيرانهم الكثرين . يتضح ذلك من قول (( عثمان بن الحويرث ابن أسد )) حين ذين لقومه العمل بأمر قيصر في القسطنطينية ( يا قوم أن قيصر قد علمتم أمانكم ببلاده مما تصيبون من التجارة في كنفه . وقد ملئني عليكم . وأنا ابن عمكم وأحدكم . وأنا أخذ منكم العراب من القرط . والعكة من السمن . والآوهاب . فاجمع ذلك ثم أبعث به إليه . وأنا أخاف أن أبيتم ذلك أن يمنع منكم الشام فلا تجروا به وينقطع موقفكم منه )) .

ثم ان قريشاً كانت أهل تجارة في مكة . وقام أكثرها على الحجاج الواردين إلى بيت الله في الموسى . وكان على مقرية من الطائف (( سوق عكاظ )) يجتمع الناس فيه في الأشهر الحرام . وفيه يبيعون ويشترون ويتبادلون . وكان للعرب أيضاً أسواقاً أخرى ولكن كان يجتمع فيها أهل البلد المجاورة فقط . أما عكاظ فكان يتواجد عليها العرب من كل مكان .

وكان رجال قريش يرحلون للتجارة رحلتين في العام . ورحلة في الشتاء إلى اليمن ، والأخرى رحلة الصيف إلى بصرى وهي حوران بضواحي الشام .

وأعتقد أنه لا داعي للإطالة في وصف الحال قبل الإسلام لأن النظريات التي تطبقها بصدق النشاط الاقتصادي لا يمكن أن نستخدمها حين ندرس النشاط الذي يبذله البدوي - وأكثر بلاد العرب من البدو - من أجل الحصول على حاجياته . فاقتصاده لا ينطوي على المعنى الحقيقي الذي تدل عليه كلمة اقتصاد . لأنه يفتقر إلى المظاهر المألوفة في المراحل والنظم الاقتصادية الأخرى . وهي المظاهر التي يتكون منها جوهر السلوك الاقتصادي . إن الاقتصاد البدوي لا يتوجه نحو الحصول على العيش بطريقة سلبية . كما لا يمكن أن يوصف بأنه نوع متصل ومنتظم من النشاط « اللهم إلا في بعض الأماكن القليلة » إن عبارة « الاقتصاد البدوي » تتطوّر على التناقض في حد ذاتها لأنها تستعمل على عناصر لا يمكن التوفيق بينها . ذلك أن الجهود التي يبذلها البدوي من أجل الحصول على أسباب العيش لنفسه وحيوانه . جهود لا تتصف بالانتظام والاستمرار . وهذا الأمر راجع إلى تقلب الظروف والأحوال الخارجية وعدم ثبوتها . ومن ثم لا يمكن أن نطلق على القبائل العربية آنذاك كلمة مستهلكين أو منتجين .

## مجتمع المدينة • ومصدر التشريع

بدأ الرسول تكوين دولته بالمدينة وسط بيئة جاهلية . تلك التي ذكرنا موجزاً عن ظروفها الاقتصادية . وقابل الرسول مجتمعًا مقسم إلى ثلاث طوائف :

١ - طائفة المهاجرين الفقراء بعد أن تركوا أموالهم بمكة . وكان أغلبهم يعمل بمكة في التجارة يكسب منها الأموال . ونصفهم الله في القرآن بقوله : « للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يتغفون فضلاً من الله ورضوانا . وينصرون الله ورسوله . أولئك هم الصادقون » ويفسر الطبيقة التي

تليهم في الهجرة بقوله : « والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا  
أغفر لنا ولا خواننا الذين سبقونا بالإيمان . ولا تجعل في قلوبنا  
غلا للذين آمنوا . ربنا انك رءوف رحيم » .

٢ - والطائفة الثانية هم الذين أحبوا الله والرسول  
وناصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه من الاوس والخرزج  
سكان المدينة . وكانت مهنة أكثرهم الزراعة وتعهد الشار  
والأشجار والفاكهه وكانوا ذوى عدد وثروة . ووصفهم الله تعالى  
بقوله : « والذين تبوعوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من  
هاجر اليهم . ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا .  
ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه  
فأولئك هم المفلحون »

٣ - والعلة الثالثة يهود المدينة . الذين طالما أشعلوا نار  
الخصومة وال الحرب بين الاوس والخرج .. وسخروا برسالة  
محمد وأصحابه .

مجتمع كهذا فيه القراء والأغنياء، والمسدودون والمتآمرون. لا بد فيه من بناء جديد . وحركة بعث وتجديد . التفت الرسول الى علاج هذه المشكلات واحدة تلو الأخرى بالهام وتسليمه .

اتجه أولاً إلى علاج مشكلة الفقر والتفاوت الشديد بين الأغنياء والفقراء في الشروة . وخاصة بين الأنصار والماهجرين . فآخى بهم أخاءاً فريداً في تاريخ الإنسانية . فكان يأخذ بيدي المهاجري والأنصارى ويقول : « تاخينا في الله أخوين أخوين » . وكان لكل أنصارى آخر من المهاجرين يشاطره داره وماله وابنه وتجارته . لهذا نصف ولها نصف . وكان إذا توفى أحد هم ورثه أخوه « في العقبيدة لا في النسب » إلى أن نزلت آية الميراث .

وظهرت مشكلة أخرى أيضاً في مجتمع المدينة . إذ كان الانصار أصحاب زراعة بينما المهاجرون أهل تجارة لا علم لهم بسوها . فماذا يفعلون بالأرض التي أصابتهم ؟

لقد تجلت عظمة الانصار حينذاك فقد أصرّوا على أن يزرعوا أرضهم وأرض المهاجرين بأنفسهم . ويقسموا مخصوصاً مناصفة فيما بينهم . تعاوناً منهم في بناء المجتمع . ثم حاول الرسول أيضاً أن يعالج هذه المشكلة ويضع لها حلّاً نهائياً فشخص المهاجرين ببعض الفنائم كأموال بني النمير .

كانت مشكلة المهاجرين والأنصار . وعلاج الفقر . هي أولى المشكلات التي قابلت الرسول في بدء تكوين الدولة الإسلامية . وقد استطاع الرسول أن يعالج الأسر بحكمة . وبالهامة .

ثم اتسع نطاق الدعوة الإسلامية وتتابع الناس إلى الدخول في دين الله أفواجاً ، وتشعبت في المجتمع الجديد العلاقات والنظم . وأصبح من المحتم وجود حدود اقتصادية . وقوانين تنظم هذه العلاقات . وهذه المعاملات . لأن الإنسان في النظام الاقتصادي . المفروض فيه أن ينتفع الأشياء ليشبع بها حاجياته مباشرة أو ليستبدلها بغيرها . فكل يبيع عمله أو ما ينتجه . أو يستفيد منه مباشرة . وكل يشتري عمل الغير أو ناتجه . وتنشأ عن هذا بين الأفراد علاقات متشعبة لا يمكن حصرها . فمن علاقات بين البائعين والمشترين إلى أخرى بين أرباب العمل والعمال إلى غيرها بين المفترضين والمفترضين . ومن علاقات بين المنتجين وبعضهم البعض إلى أخرى بين المستهلكين وبعضهم البعض أيضاً إلى غيرها بين العامل والعامل . وهكذا .

وليس معنى ذلك أن مثل هذه العلاقات . أو هذه المعاملات لم تكن موجودة قبل مجئ الإسلام . بل كان امتدادها الزمني

الى داخل الإسلام يقتضي نظاماً جديداً ينفي ما كان صالحًا منها، ويقضى على ما كان فاسداً بطبعه . والحق أنَّ الباعث الاقتصادي في صدر الإسلام لم يكن هو الرغبة في الحصول على حد أقصى للإشباع بأقل جهد . كما هو شائع دائمًا في المفاهيم الاقتصادية، بل الواقع أنَّ الباعث الاقتصادي لم يكن ذو أهمية عند المسلمين كما أصبح فيما بعد . بل تقلب عليهم في أول الإسلام العامل الديني على كل عامل آخر سواه .

كان أساس التشريع في هذه الفترة هو القرآن الكريم . . . قال « جيبون » القرآن مسلم بأنه الدستور الأساسي . ليس لأصول الدين فحسب . بل وللأحكام المدنية والجنائية، وللشريعات التي عليها مدار الحياة للنوع الإنساني . وترتيب شؤونه وبعبارة أخرى . هو القانون العام للعالم الإسلامي . فهو قانون شامل للقوانين المدنية والتجارية والجنائية والقضائية والجنائية » .

ثم يأتي بعد القرآن السنة . فكانت المصدر الثاني من مصادر التشريع .

ولقد عنيت الشريعة بالقواعد الكلية التي لا تختلف باختلاف العصور والبلاد . حتى أن التفصيل الواسع النطاق . الرحب الآفاق . لا نراه ولا نلمسه في الأحوال الشخصية . والمعاملات الاقتصادية والاحكام المدنية . فقد اكتفى القرآن والسنّة هنا برسم الخطوط العريضة والكلمات العامة . وتركا التطبيقات والتفاصيل للناس يجيلون فيها عقولهم بما يوافق مصالحهم . وبكفل حاجياتهم .

وكان الرسول يستلهم روح الإسلام . ويتصرف حسب ما يوحى إليه في كل شؤون العباد . ويتشرع لهم مبينا وجه الحق فيما يفعل ويقول ، متطللاً بين طيات المجتمع حتى لا يترك أمراً يعرض في ذمته إلا ويعطى فيه حكماً بالعدل أو العرمة . . .

، فـكـر بعض المسلمين على عهـدـه عـلـيـه السـلـام فـتـأـخـير أـرـضـهـم  
ـبـلـوـاسـعـةـ الـتـى لاـيـزـرـعـونـهـاـ لـلـفـقـرـاءـ .ـ فـنـهـاـمـ قـائـلاـ :ـ «ـ مـنـ كـانـتـ  
ـلـهـ أـرـضـ فـلـيـزـرـعـهـاـ .ـ أـوـ يـمـنـحـهـاـ أـخـاهـ .ـ وـلـاـ يـؤـاـجـرـهـاـ أـيـاهـ»ـ .ـ

ـ وـلـقـدـ حـبـ الرـسـوـلـ الـكـسـبـ الـحـالـلـ .ـ وـتـرـكـ لـلـنـاسـ بـعـضـ  
ـشـيـوـنـ الـدـنـيـاـ ،ـ مـمـاـ يـعـلـمـونـهـ وـلـاـ يـعـلـمـهـ هـوـ .ـ فـقـالـ لـهـمـ :ـ اـنـتـمـ أـعـلـمـ  
ـبـشـيـوـنـ دـنـيـاـكـمـ»ـ وـجـعـلـتـ بـيـتـ مـالـ فـيـ خـدـمـةـ الـمـسـلـمـيـنـ وـالـفـقـيرـ  
ـمـنـهـمـ خـاصـةـ .ـ وـلـمـ يـكـنـ لـلـرـسـوـلـ بـيـتـ مـالـ يـضـعـ فـيـهـ الـأـمـوـالـ .ـ  
ـ وـأـنـهـاـ كـانـ يـضـعـهـاـ فـيـ بـيـتـهـ أـوـ بـيـوـتـ أـصـحـابـهـ .ـ وـكـانـ عـلـيـهـ السـلـامـ  
ـيـقـعـدـ إـلـىـ النـظـمـ الـتـىـ تـرـبـطـ الـمـجـمـعـ فـيـحـضـهـمـ عـلـيـهـ .ـ وـيـقـولـ  
ـلـلـمـسـلـمـيـنـ :ـ «ـ أـيـمـاـ أـهـلـ عـرـصـةـ أـصـبـحـ مـنـهـمـ أـمـرـؤـ جـائـعـاـ فـقـدـ بـرـثـ  
ـمـنـهـمـ ذـمـةـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ»ـ وـعـنـدـمـاـ سـئـلـ أـىـ الـكـسـبـيـنـ أـطـيـبـ .ـ  
ـقـالـ :ـ «ـ عـمـلـ الرـجـلـ بـيـدـهـ .ـ وـكـلـ بـيـعـ مـبـرـورـ»ـ .ـ وـقـدـ بـيـنـ عـلـيـهـ  
ـالـسـلـامـ كـثـيـرـاـ مـنـ الـعـامـلـاتـ الـجـائـزـةـ كـالـسـلـمـ .ـ فـقـالـ «ـ مـنـ اـسـلـفـ فـيـ  
ـشـيـءـ فـلـيـسـلـفـ فـيـ كـيـلـ مـعـلـومـ وـوـزـنـ مـعـلـومـ .ـ إـلـىـ أـجـلـ مـفـلـومـ»ـ  
ـ إـلـىـ غـيـرـهـاـ مـنـ الـعـامـلـاتـ .ـ مـمـاـ سـيـأـتـىـ الـحـدـيـثـ عـنـهـ بـعـدـ قـلـيلـ .ـ

ـ نـتـرـكـ هـذـاـ الـعـصـرـ إـلـىـ الـعـصـرـ الـذـىـ يـلـيـهـ وـهـوـ عـصـرـ كـبـارـ  
ـالـصـحـابـةـ .ـ وـيـمـتـدـ هـذـاـ الـعـصـرـ مـنـ وـقـتـ وـفـاةـ الرـسـوـلـ وـتـولـيـ  
ـأـيـ بـكـرـ الـحـكـمـ .ـ ثـمـ عـمـرـ .ـ ثـمـ عـثـمـانـ .ـ ثـمـ عـلـىـ .ـ وـفـيـ هـذـاـ  
ـإـلـيـعـرـ اـمـتـدـ الـحـكـمـ الـاسـلـامـيـ إـلـىـ كـثـيـرـ مـنـ الـبـلـادـ .ـ فـقـيـهـ عـهـدـ أـبـيـ  
ـبـيـكـرـ وـعـمـرـ فـتـجـبـتـ إـلـشـامـ وـالـعـرـاقـ وـمـصـرـ .ـ وـاـمـتـدـتـ رـقـعـةـ الـإـسـلـامـ  
ـبـهـنـاـ وـهـنـاـكـ .ـ وـكـثـرـتـ مـوـارـدـهـاـ .ـ وـبـالـتـالـىـ اـحـتـاجـتـ إـلـىـ تـنـظـيـمـاتـ  
ـأـخـرىـ .ـ وـمـنـ ثـمـ ظـهـرـ الـاجـهـادـ فـيـ هـذـاـ الـعـصـرـ .ـ حـيـثـ طـقـ  
ـالـإـسـلـامـ بـنـاءـاـ عـلـىـ دـلـيـلـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ .ـ أـوـ الـسـيـنـةـ الـنـوـيـةـ .ـ أـوـ  
ـالـاجـهـادـ

ـ نـتـقـلـ بـالـتـشـرـيـعـ إـلـىـ الـعـصـرـ الـثـالـثـ وـهـوـ عـصـرـ صـفـارـ  
ـالـصـحـابـةـ وـمـنـ تـلـقـىـ مـنـهـمـ مـنـ التـابـعـيـنـ .ـ وـيـبـتـدـيـءـ مـنـ وـلـاـيـةـ مـفـاـوـيـةـ

سنة ٤١ هـ الى الوقت الذي ظهرت فيه عوارض الضعف على الدولة العزية ، اى اوائل القرن الثاني الهجري .

و الواقع ان عصر الامويين بالذات كان عصر فتن واضطرابات . وخاصة في مبدأ قيامه وكلنا يعلم ما صاحب قيام هذه الدولة من مؤامرات . ومدى الفتنة التي وقع فيها المسلمين ابان ذلك . ومدى ما خلفته من جروح في جسم الامة الاسلامية ما زالت تدمن منها ازمان خلف ازمان .

هذه العصور التشريعية الثلاث . طبق فيها الاسلام (بنظامه) وفصلت هذه النظم وفرغت وبدأت تتضح معالم الفقه الاسلامي . وسارت من بعدها خطوات المسلمين قدمًا تحسّن طبقها مهندية بهذه المتابع الأولى .

وكان لامتداد رقعة الاسلام واسع بقائه ما رعى الى اتخاذ احكام جديدة . والى تشرع قوانين جديدة . لكنها جمعها تسير في خط اسلامي واحد . وقد يظهر أنها لم تكن موجودة في عصر الرسول او بمعنى آخر . لم يوجد لها تنظيم سابق في الاسلام . ومع ذلك فكانت تسير في نفس الاتجاه الذي حددته مصادر التشريع السابقة .

## الاسلام والمعاملات

وفي هذا الجزء من البحث نرى صورة أخرى من التكامل النظري الذي تولد مع مجيء الاسلام فكانت آيات القرآن وسنة الرسول وإجتهاد الصحابة من بعديهما هي الصور الحقيقة لنظام التعامل بين الناس بعضهم البعض .

لقد حلل القرآن نوعا من البيع كما خرم نوعا آخر . وفعلت السنة كذلك . وهكذا صنحت التقسيمات والتبويبات . لكن الاصل كله كان موجودا في النظام التشريعي للإسلام .

## «البيع»

والأصل في البيع قبل الاجماع آيات كقوله تعالى «واحدل الله البيع» واخبار منها خبر سئل النبي «ص» أى الكسبين أطيب؟ فقال : « عمل الرجل بيده وكل بيع مغرور » والبيع يطلق على أمرين احدهما قسم الشراء وهو الذي يشتري منه من صدر عنه لفظ البائع وحده « نقل بثمن على وجه مخصوص » والشراء قبول ذلك .

## «الربا»

وهو عقد على عوض مخصوص غير معلوم الشمايل في معيار الشيء ، حالة العقد او مع تأخير في البدين او احدهما . والربا حرام لقوله تعالى « واحدل الله البيع وحرم الربا» واخبار كخبر مسلم « لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهده » وكانت محاربة هذا النوع من العامل شائعة في اقتصاديات العصور الوسطى . وعالجوها مسألة القيمة من وجهة خاصة وهي الشمن . فقالوا بأن الشمن للشيء يجب أن يكون عادلا وكان التشريع الديني يحرم القرض بالفائدة . ويطلقون عليه الربا . واستند رجال الدين لشبرم التحرير على أن النقود لا تتميز بنفسها . وما تنتجه إنما يأتي من عمل من يقترضها . فمن الظلم أن يتناقضى القرض شيئاً يزيد عن مقدار ما اقرضه . لأنه بهذا يستولى على جزء من عمل الغير بدون وجه حق . كما ذهبوا إلى أن الوقت مشاع بين الناس فلا يجوز أن يكون له ثمن . وهم يقصدون بذلك الذي يمضى بين الاقراض والتسديد . ولقد عادت هذه الفكرة إلى الظهور في العصر الحديث . فتناولها الاقتصادي النمساوي « بوهم بفرك » بالبحث وقال : إن الفائدة هي ثمن الوقت . وقد استند إليها ليقول بمثابة الفائدة في حين اتخاذها رجال الدين مبرراً لتحريرهما ومن أوائل الذين وقفوا في وجه الربا من رجال المسيحية « مارتن لوثر » ومن تبعه فهو يحرم الربا تحريراً مطلقاً في جميع صوره .

القديمة والمستحدثة التي ظهرت في بيته . ولم يكن « مارتن لوثر » وحده هو الذي قاد هذا الاتجاه . بل ان هناك الكثيرين من رجال الدين المسيحي قد وقفوا نفس الموقف ومنهم ذلك العبراني الفيلسوف « توماس الأكويوني » حجة المسيحية في القرون الوسطى .  
اما الربا في نظر الاسلام فهو وسيلة محرمة يكرها كراهية واضحة ، ويبشعها تبشعها شديدا لأن الربا كسب بلا عمل .  
والاسلام لا يقبل أن يعيش في مجتمعه عاطل ما دام قادرا على الاتاج والعمل .

### « السلم »

وهو بيع شيء موصوف في النمة بشرط . والاصل فيه قبل الاجماع قوله تعالى « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا إِذَا تَدَإِنْتُم بِدِينِكُمْ » فقد فسرها بن عباس بالسلم . وخبر الصحيحين « من اسلف في شيء فليسلف في كيل معلوم . ووزن معلوم . الى أجل معلوم » وفائدة السلم الحال مع امكان البيع رخص السعر عادة . وحوار العقد مع غيبة البيع . والأمن من الانفسان . اذ هو متعلق بالنمة .

### « الارهن »

وهو جعل عين مال وثيقة بدين ليس توقيعها عند تnder الاستيفاء والاصل فيه قبل الاجماع . قوله تعالى « فَرَهَانَ مَقْبُوضَةً » قال القاضي : اي معناه فارهنا واقبضوا . وخبر الصحيحين « انه صل للله عليه وسلم رهن درعه عند يهودي يقال له ابو الشمم : على ثلاثة صاعا من شعير لأهله »

### « الحجر »

وهو المنع من التصرفات المالية . والاصل فيه آية « وَابْتَلُو الْيَتَامَى » وقوله تعالى « فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا فَلَا يُسْتَطِعُ أَنْ يَمْلَأَهُوَ فَلِيَهُ مَلْوَأُهُ بِالْعَدْلِ » فقد فسر الشافعى

السفينة. بالثبات . والضعف بالصبي . والكثير بالقتل والذى لا يستطيع ان يمل بالغلوب على عقلة . والحجر نوعان ، ١ يشرع لضلحة المحجور نفسه ٢ يشرع لصلحة الغير .

### «الصلح»

وهو عقد يحصل به قطع النزاع . وهو انواع يهمنا منها الصلح في المعاملة . والأصل فيه قبل الاجماع آيات كقوله تعالى : «والصلح خير» وخبر «الصلح جائز بين المسلمين . الا صلحاً أحل حراماً . او حرم حلالاً»

### «الحالة»

وهي عقد يقتضي نقل دين من ذمة الى ذمة . والأصل فيها «قبل» الاجماع خبر الصحيحين « مطل الغنى ظلم . واذا اتبعت احذرك على ملىء فليتبع » وخير « لا يحل مال امرئ مسلم الا بطيب نفس مثنه » وتبوا بالحالة ذمة المحيل .

### «الضمان»

وهو يقال للتزام حق ثابت في ذمة الغير . او احضار من هو عليه او عين مضمونة . والأصل فيه قبل الاجماع آيات كقوله تعالى : «ولمن جاء به حمل بغير وثابة زعيم» وشرع من قبلنا شرع لنا اذا ورد في شرعتنا ما يقرره . وقد ورد فيه اخبار كخبر «الزعيم» خارم

### «الشركة»

وهي ثبوت الحق في شيء واحد لاثنين فأكثر على جهة الشيوع . والأصل فيها قبل الاجماع خبر السائب ابن يزيد : انه كان شريك النبي صلى الله عليه وسلم قبل المبعث . وانتهز بشركته بعد

المبعث وخبر « يقول الله : أنا ثالث الشركين مثلكم . يخن احدهمها صاحبه . فإذا خانه خرجت من بينها »

### « الوكالة »

وهي تفويض شخص أمره الى آخر فيما يقبل النيابة . ليفعله في حياته . والأصل فيها قبل الاجماع آيات كقوله تعالى : « فابعثوا حكما من أهله - الآية » وأخبار كخبر الصحيحين انه أصل الله عليه وسلم بعث السعاة لأخذ الزكاة . ثم ان الحاجة داعية اليها . فهني جائزة . فكل مجاز للانسان التعرف فيه بنفسه جاز له ان يوكل فيه . او يتوكلا .

### « الاقرار »

وهو اخبار بحق سابق لغيره عليه . ويسمى اعترافا أيضا . والأصل فيه قبل الاجماع آيات كقوله تعالى « كونوا قوامين بالقطط شهداء لله ولو على انفسكم » وفسرت شهادة المرأة على نفسه بالاقرار وأخبار كخبر الصحيحين « اغد يا نيس الى امرأه هذا فان اعترفت خارجمها »

### « العاربة »

وهي اباحة منافع ما يحل الانتفاع به بقاء عينه . والأصل فيها قبل الاجماع قوله تعالى « ويفسرون الماعون » فسره جمهور المفسرين بما يستعيده العبران بعضهم من بعض . وخبر الصحيحين « انه جنب الله عليه وسلم استعاض فرسا من ابي طلحة فركبه »

### « الغصب »

وهو من الكبائر . وحقيقة الاستيلاء على حق الغير عدوا لنا ولو بغير مطلق . والأصل في تحريمه قبل الاجماع آيات كقوله تعالى : « ولا تأكلوا أموالكم بسنتكم بالباطل » وأخبار كخبر « ان دماءكم

وأموالكم وأعراضكم . حرام عليكم » وخير « من ظلم قيد شبر عن الأرض . طوقة الله من سبع ارضين »

#### « الشفعة »

وهي حق اتملك قهري يثبت للشريك القديم على الحادث فيما ملك ببعوض . والأصل فيها قبل الاجماع خبر البخاري عن جابر « قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشفعة فيما لم يقسم »

#### « القراء »

وهو عقد يتضمن مال آخر ليتجر فيه ويكون الربح بينهما . والأصل فيه الاجماع والقياس على المساقاة للحاجة .

#### « المساقاة »

ရ شیتتها . ان یتقبل شیره تلی نتل او شیعر او عنب لیتھم بالستقی والتربیة على جزء من الشمرة بشرط . والأصل فيها قبل الاجماع خبر الصحيحین « انه صلی الله علیه وسلم عامل اهل خیبر » وفي روایة « رفع الیہود خیبر نخاها وأرضها بسلطنه ما یخرج منها من تمر أو زرع »

#### « الاجحاف »

وهي عقد على منفعة مقصوره معلومة . قابلة للبذل والاباحة . بعوض معلوم ثابت لدى العقد والأصل فيها قبل الاجماع آيات كقوله تعالى « فان ارضعن لكم » فالارض ارع بلا عقد ابرع لا يوجب اجره وإنما يوجبها ظاهر العقد . فتعين . واخبار كخبر البخاري « انه النبی صلی الله علیه وسلم والصديق رضی الله عنه استأجر راجلا من بنی الدبل . يقال له « عبد الله ابن الاریقط »

## «البعلة»

وهي التزام عوض معلوم على عمل معين معلوم او مجهول .  
والاصل فيها قبل الاجماع قوله تعالى «ولم جاء به حمل بغير»  
وكان معلوماً عندهم وقد روى في الاخبار ما يؤيد هذه الشريعة  
المتقدمة وهو خبر المدوع الذي رفاه الصحابي بالفاتحة على قطيع  
من الغنم كما في الصحيحين والراقي هو أبو سعيد الخدري .  
كما رواه الحاكم .

## «المزارعة وكراء الأرض»

وهي ان يدفع رجل الى آخر أرضاً وبذراً ليزرعه فيها ببعض  
ما يخرج منها . وذلك منهى عنه في خبر مسلم . ومثلها المخابرة الا  
أن البذور فيها من العامل . وذلك لأن تحصيل منفعة الأرض يمكن  
بالاجارة .

## «احياء الموات»

والموات الأرض التي لم تعمر . او عمرت في زمن الجاهلية . ولا  
هي حريم معمور . والاصل فيه قبل الاجماع اخبار كثيرة «من عمر  
ارضاً ليست لأحد فهو احق بها» وخبر «من احيا ارضاً ميتة فله  
فيها اجر وما أكلت العوافي أى طلاب الرزق - فهو له صدقه» .  
واحياء الموات جائز بل مستحب .

## «الوقف»

وهو تحبیس مال يمكن الانتفاع به معبقاء عينه . بقطع التصرف  
في رقبته على مصرف مباح موجود . والاصل خبر مسلم «اذا مات  
ابن آدم انقطع عمله الا من ثلاثة : صدقة جارية ، او علم ينتفع  
به ، او ولد صالح يدعوه له » والصدقة الجارية محمولة عند العلماء  
على الوقف .

### «اللهبة»

وهي تعلیک منجز مطلق . غير واجب في عین الحیة . بلا عوض ولو من الادنى للاعلى . والاصل فيها قبل الاجماع قوله تعالى «فَان طبِنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هُنَيْثَا مَرِيْثَا» وأخبار كخبر البخاري «لَوْ دُعِيْتُ إِلَى كِرَاعٍ لَأُجِبْتُ . لَوْ أَهْدَى إِلَى ذَرَاعٍ لَقُبِلْتُ» .

### «اللقطة»

وهي ما وجد من مال أو مختص ضائعا . لغير حربي . غير محرز ولا يمتنع بقوته . لا يعرف الواجب مستحقة . والاصل فيها قوله تعالى «وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبَرِّ وَالتَّقْوِيَّ» وخبر الصحيحين عن زيد بن خالد الجهنمي ، ان النبي صل الله عليه وسلم سئل عن لقطة الذهب أو الورق - الفضة - فقال : اعرف عفاصها . ووكانها . ثم عرفها سنة . فان لم تعرف فاستنفقها ولتكن ودبة غندل . فان جاء صاحبها يوما من الدهر فادها اليه . والا فشأنك فيها» .

### «الوديعة»

وهي تطلق على الایداع وعلى العین المودعة . وحقيقةتها توکيل في حفظ مملوك أو محترم مختص على وجه مخصوص . والاصل فيها قبل الاجماع «ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها» وخبر «اد الامانة الى من ائتمنك ولا تخن من خانك» .

## الميراث في الإسلام

كما أقر الاسلام مبدأ الملكية الفردية . وكما سار في اقربار هذا الحق على مبدأ الجهد والجزاء . وكما راعى طبيعة النفس . اقر مبدأ التوريث على قاعدة الغنم بالغرم . وراعى أيضا طبيعة النفس البشرية .

ولنظام الأرض بالذات فوائد اقتصادية ، فهو ياعت قوى على العمل كى يكون له ولا سرته ما يدخله فإذا الغى مبدأ الميراث لم يتم أغلب الناس بالادخار فوق حد معين : ولا بزيادة ثروة يعلمون انه لا ينتفع بها ابناوهم وغيرهم من اقاربهم :

ومبدأ التوريث في الاسلام نتيجة مباشرة لحق الملكية الفردية . فطالما أن الفرد يمتلك فله الحق في أن يورث ما يمتلك لمن يخلفهم بعد وفاته . وكما تدخل الاسلام في طريقه امتلاك المال ووضع لها النظم والتوجيهات التي تضمن عدم انحراف الأفراد . فانه يتدخل أيضا في نقل هذه الملكية فلا يدع الحرية فيها مطلقة .

وهذا واضح في نظام الأرض والوصية . اما في غيرها فله حرية التصرف المحدودة بمصلحة الجماعة . فإذا أسرف أى خل بواجبات وظيفة التملك . تعرض للحجر عليه . وسلبت منه هذه الوظيفة ونظام الأرض في الاسلام يبينه القرآن الكريم .

« يوصيكم الله في اولادكم للذكر مثل حظ الاناثين . فان كن نساء فوق انتين فلهن ثلثا ماترك . وان كانت واحدة فله النصف ولابويه لكل واحد منهم السادس مما ترك . ان كان له ولد . فان لم يكن له ولد . وورثة ابواه . فلأمه الثالث . فان كان له اخوة . فلأمه السادس . من بعد وصية يوصي بها او دين . آباؤكم وابناؤكم لا زدرون أيهم أقرب لكم نفعا . فريضة من الله . ان الله كان عليما حكينا . ولكم نصف ما ترك ازواجاكم ان لم يكن لهن ولد . فان كان لهن ولد فلهم الربع مما ترك من بعد وصية يوصي بها او دين . ولهم الربع مما تركتم ان لم يكن لكم ولد . فان كان لكم ولد فلهن الثمن مما تركتم من بعد وصية توصي بها او دين » .

« يستفونك قل الله يفتبيكم في الكلالة . ان امرؤا هلك ليس له ولد وله اخت فلها نصف ماترك وهو يرثها ان لم يكن لها ولد . فان :

كانتا اثنين فلهما الشثان مما ترك . وان كانوا اخوة رجالا ونساء  
فللذكر مثل حظ الانثيين . يبین الله لكم ان تضلوا . والله بكل  
شيء عليم »

فصل الاسلام كيف تنتقل الملكية الى الورثة . ونصيب كل منهم  
فيها . ونجد ان الآية تذكر الوصية والوصية المشار اليها شرعت  
لتلافى بعض الحالات التي يحرم فيها من الارث اناس توجب صلاتهم  
ان يكون لهم نصيب . ولكن درجتهم يجعل غيرهم من الورثة يحجبونهم  
عن الميراث . وهى بهذا وجه من وجوم الصدقة والبر . والوصية  
لاتكون لوارث . كما نص حديث الرسول عليه الصلاة والسلام :  
« لا وصية لوارث » وذلك حتى لا يأخذ المنتفع بالوصية حقه فى  
الميراث . وحقه فى الوصية . وفى هذا اجحاف يقع على غيره من  
الورثة . وكذلك لاوصية فى غير الثالث . وهو الحد الاقصى . وذلك  
حتى لاتكون الوصية سببا فى حرمان الورثة من حقوقهم المشروعة .

ولكن لماذا لم توزع التركة بالتساوي على هؤلاء الورثة ؟ ان توزيع  
الانسبة بالطريقة التي نصت عليها الآية يسير على قاعدة ترتيب  
البعاث فى مقابل الحقوق . فكلما زادت تبعات الوارث زاد حقه  
فى الميراث . فالولد يرث الكل بعد نصيب الجد والجددة لأن المكافف  
أولاً أن ينفق على الوالد لو احتاج اليه فى حياته . . . والأخ  
الشقيق يحجب غير الشقيق لانه هو الذى يجب عليه النفقة شرعا  
عندما يعجز شقيقه عن الكسب . وهكذا توزع الحقوق والواجبات  
توزيعا عادلا فى هذا النظام .

اما الحكم وراء نظام الارث فى الاسلام فهى مصلحة الجماعة .  
فالاسلام رغم انه يقر الملكية الفردية الا أنه يقدر ما فى قيام الملكية  
الكبيرة وأستمرارها من خطر الطغيان من جانب الاغنياء . . . والشعور  
بالظلم الناشئ عن تفاوت المحظوظ المادية من جانب الفقراء .

لذلك فنظام الارث اداة لتفتيت الشروط الكبيرة على توالى الاجيال  
إلى ثروات متوسطة وصغيرة وقلما تبقى كما هي الا فى حالات نادرة  
وهي الحالات التى لا يترك المورث الا ولدا واحدا يرث التركة كلها .  
اما فى الاحوال الغالبة فالثروة توزع على عدة افراد . والارث من  
يظاهر التكافل العائلى فى الاسلام . فيما يرثه الفرد ينتفعه فى حياته  
ويينفع من يعولهم . وقد يكون سببا قويا فى تدعيم كيان مجموعة من  
الاسر بعد وفاة المورث .



الجزء الثالث  
مصادره الدخل



## موارد الدولة في عهد الاسلام

### الزكاة ..

كان المورد الأول للإسلام في هذا العهد ، والمورد الأساسي هو الزكاة ، وهي احدى الواجبات بل الأركان المهمة في الإسلام . وكانت أثناء إقامة النبي بمكة أمرا اختياريا ، ولم يكن لها تشريع معين ، أو نظام خاص .. أما في المدينة فكانت ظروف المؤمنين تختلف عما كانت عليه في مكة .. ولذلك لم يكن بد من فرضية هذه الضريبة « بوجي من الله » وجعلت واجبا قانونيا ..

فرضت الزكاة في السنة الثانية من الهجرة ، يقول تعالى : « وآتوا الزكوة » ويقول « خذ من أموالهم صدقة » وأحاديث الزكاة كثيرة كحديث « بنى الإسلام على خمس » والزكاة أحدى أركان الإسلام يكفر جاحدها « وهي اسم لقدر مخصوص من هال مخصوص يجبي صرفه إلى أصناف مخصوصة بشرائط » ..

والقرآن الكريم لم يحدد التهيات الصغرى التي تكون مبدأ الضريبة في الزكاة تبعا لمصادرها المختلفة المتنوعة .. ولم يحدّد ما يجب إخراجه .. ولكن الرسول - عليه السلام - قد حدد ذلك في الكتب والاتفاقيات التي كانت تبرم بينه وبين القبائل العربية حين دخولهم الإسلام .. فجعل لكل مال نصابة معلوما إذا بلغه وجبت فيه هذه الضريبة فكانت الزكاة على الورق - الفضة - خمسة دراهم إذا بلغ نصابه مائتي درهم .. والذهب نصف مثقالا إذا بلغ عشرين مثقالا ، والعشر أو نصفه في الزروع والثمار البالغة خمسة أو سق

وزكاة الغنم شاة في كل أربعين شاة .. والابل شاة إذا بلغت خمسا .. والبقر تباع في كل ثلاثين بقرة .. ولقد أوجب الإسلام هذه الضريبة مرة كل عام .. وجعل حول الزروع والثمار عند تمامها

وبعد صلاحتها ، واستشطابة أكلها ، وقد بلغ من عدالة الإسلام أنه فاوت في مقدار تلك الضريبة في الأموال بحسب سعى أربابها وما ينالهم في تحصيلها من نصب ونفقة . فما واجب العشر فيما كانت مشقة تحصيله ونفقة قليلا كالزروع والشمار التي يباشرها الإنسان حرث أرضها وبذرها ، ويتولى الله سقايتها بدون كلفة أو انفاق على شراء الماء وتجهيز الآلات ، وربع العشر فيما كان الشمار فيه موفقا على عمل متصل من رب المال بالضرب في الأرض والتنقل في البلاد .

كما فرضت أيضا زكاة الفطر لحديث عن ابن عمر « فرض رسول الله زكاة الفطر من رمضان على الناس صاعا من تمر أو صاعا من شعير ، على كل حر أو عبد ، ذكرا أو أنثى من المسلمين » .

ولقد كان في هذا العصر مشكلات مالية لا يجوز أن نقف أمامها مكتوفى الأيدي ، كما لا ينبغي أن نترافق في وضع حلولها حتى لا يضطرب الناس في أمر دينهم . من ذلك ما يتعلق بالزكاة ، فهي من دعائم الإسلام في أوضاعه الاقتصادية التي يكفر جاحدها ، ويحاسب من منعها . ولقد حدد الدين أنصبة الزكاة في صنوف المال . تحديدا يعتبر نصا في أكثر الأحوال ، ونريد أو نعتبره قياسا فيما سنورده من أمثل ونظائر . ولبيان ذلك نقول :

ان الإسلام أوجب أخراج ربع العشر من رأس المال الذي يبلغ مائتي درهم فما فوق ، والزكاة في هذه الصورة معتبرة برأس المال فقط ، زائد أو نقص . أو بقى على حاله ، مما دام قد من عليه عام .

وقد فرض الإسلام كذلك زكاة الزروع والشمار وجعلها العشر أو نصف العشر . والزكاة في هذه الصورة قد اعتبرت على أساس الدخل الناتج . من عليه عام أو لم يمر . ولا عبرة فيها برأس المال المغل ، وهو الأرض المزروعة . قلت قيمتها أو عظمتها . ومن هنـا

فستطيل الحكم بأن قاعدة فرض الزكاة في الإسلام قد تكون رأس المال وقد تكون مقدار الدخل . ونخلص من هذا إلى أن من له دخل لا يقل عن دخل الفلاح الذي يجب عليه الزكاة يجب أن يخرج زكاة متساوية . ولا عبرة بالبنة برأس المال ولا بما يتبعه من شروط . فالطبيب والمحامي والمهندس والصانع وطوائف المحترفين والموظفين وأشياهم يجب عليهم الزكاة . ولا بد أن تخرج من دخلهم الكبير . ولنا على ذلك دليلان :

١ - عموم النص في قول القرآن الكريم « يأيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم . و مما أخرجنا لكم من الأرض » .  
ولا شك أن ربع الطبقات الآتية الذكر كسب طيب يجب الإنفاق منه . وبهذا الإنفاق الواجب يدخلون في عداد المؤمنين الذين ذكر القرآن أوصافهم « الذين يؤمرون بالطيب ويقيمون الصلاة و مما رزقناهم ينفقون » .

٢ - إن الإسلام لا يتصور في حقه أن يفرض الزكاة على فلاح يملك خمسة أفدنة ويترك صاحب عمارة تدر عليه محصول خمسين فدانًا . أو يترك طيبا يكتسب من عيادته في اليوم الواحد ما يكتسبه الفلاح في عام طويل من أرضه إذا أخلت بضعة أرادب من القمح ضربت عليها الزكاة يوم الحصاد . لا بد إذن من تقدير زكاة على أولئك جميعا ما دامت العلة المشتركة التي ينطاط بها الحكم موجودة في الطرفين .

وقد يقال كيف تقدر هذه الزكاة . . . وعلى أي نسبة تكون ؟  
والجواب سهل : فقد ردد الإسلام زكاة التمسار بين العشر ونصف العشر على قدر عناه الزارع لرى أرضه فلتكن زكاة كل دخل على قدر عناه صاحبه في عمله .

### خمس الفنائين

والغنية في شرعة الإسلام « كل مال وصل إلى المسلمين من إلقاء عن طريق الغلبة والقوة ، وهي قديمة بقدم الحرب . . . لا يهمنا

نتيجة لها ومرة ، ولم يعرفها المسلمون الا بعد هجرتهم الى المدينة، لأن المراحل التي اجتازتها الدعوة الاسلامية في أول أمرها كانت مقصورة على الارشاد واكتساب العرب عن طريقها بالحكمة والوعظة . الحسينة .

وكان أول غنيمة ظفر بها المسلمون من الأعداء في سرية عبدالله ابن جحش . ثم تلا ذلك كثير من الغنائم .

والغزوات التي أدت إلى خضوع الجزيرة العربية لسلطان الاسلام والمسلمين ، وكانت الغنيمة أربعة أنواع :

١ - أسرى      ٢ - سبي      ٣ - أرض      ٤ - أموال .  
القبي

وهي في الشرع « كل ما وصل من المشركين عنوة من غير قتال . ولا بایجاف خيل ولا ركاب » ويدخل فيه الجزية والخارج والأعشار وغيرها . وكان للنبي - صلى الله عليه سلام - خمسة الغنائم . فأصبحت حصته بعد موته من حقه بيت المال والأربعين الخامس الباقيه كانت تقسم في صدر الاسلام على الجيش » .

### الجزية

وهي ليست من مستحدثات الاسلام . بل هي قديمة منذ أول عهد التمذين القديم . وقد وضعها يونان أثينا على سكان سواحل آسيا الصغرى حوالي القرن الخامس قبل الميلاد مقابل حمايتهم أما الجزية في أيام الرسول - صلى الله عليه وسلم - فلم يكن لها نظام خاص . أو قواعد ثابتة ، ولم تكن معينة الجنس والمقدار . لما خذلت في بعض الأحيان ذهبا ، وفي الأحيان الأخرى كانت تؤخذ من الحلال والثياب والشياه والبقر والابل والأخشاب . ونحو ذلك ، من ذلك جزية مقنا ونجزان - وكانت توضع على القرية تارة وعلى

الرؤوس تارة أخرى ، وتربيه وتنقص بحسب حاجة المسلمين . . وأحوال من تؤخذ منهم ، وحاله في الميسرة وما عنده من المال .

قد بين التشريع الإسلامي الأصناف التي تؤدي منها هذه الضريبة . وحددت تحديدا عمليا . . فأخذها الرسول - صلى الله عليه وسلم - من أهل الكتاب حين نزل قوله تعالى : « قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر . ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق . من الدين أتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم ساغرون » ، وكان نزول هذه الآية هو المبدأ انتشاري لتشريع الضريبة الثانية في الإسلام . فأخذت من أهل نجران وآيله وهم من نصارى دومة الجندل . وأكثروهم عرب . كذلك أخذها الرسول - صلى الله عليه وسلم - من يهود اليمن . وكذلك من مجوسى هجر والبحرين .

## الخارج

وهو ما يوضع على الأرض أو مخصوصاتها ، وهو من أقدم أنواع الضرائب ، وكانت موارد الدولة الإسلامية أيام الرسول منحصرة في الزكاة والغنائم وجزية أهل الكتاب ، ولم تكن ضريبة الخارج معروفة في هذا العصر .

## القطاع

ونظامه في الإسلام لم يكن مثال النظم السابقة عليه ، فلم تكن تنتزع الأرض من ملاكها وتعطى للفاتحين ، بل كانت الأرض المقطبة هي التي تصير ملكاً للمسلمين بحكم الفتح . وليس لها مالك يطالب بها . وذلك كالأراضي التي تكون لحاكم البلاد ، أو لمن قتل في الحرب أو هرب ، وقد عرف القطاع على عهد الرسول - عليهما الصلاة والسلام - إلا أن نطاقه كان ضيقاً ودخله ضعيفاً .

## موارد الدولة في العصر الثاني

### الزكاة

مما يجب الاشارة اليه مبدئياً أن الزكاة لم يتقرر وجوبيها ، ويتبين كونها أمراً واجب الأداء في كل حين إلا في عهد الخليفة أبي بكر حين وقف وقوته المشهورة من أهل الردة ومانعها الزكاة . وحين قاتلهم على منعها وقولته المشهورة « والله لو أنهم منعوني عقالاً كانوا يُؤدونه لرسول الله لقاتلهم عليه » . ومن ثم تحددت واجبات الاشخاص بتحديد شناها . وتقرر كون الزكاة ضريبة قانونية في كل عام . ونظمت تنظيماً تفصيلياً ثابتاً مكن الخليفة الثاني من إنشاء خزانة للدولة الإسلامية . وساعد كثيراً على انتشار قوة المسلمين وتركيز سلطة الإسلام .

وقد حافظ أمير المؤمنين عمر على احترام هذا الأساس وتأكيد قوته ذلك النظام . فدعم قواعده ونفذ أصوله بكل ما أوتي من حزم وعزم وقوة . وكانت مصادره الزكاة والزارع والثمار والذهب والفضة والسوائل وعروض التجارة على اختلاف أنواعها .

### الغنمة

لما أنسنت الخليفة إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عهداً إلى اتمام مشروع أبي بكر الحربي وهو مواصلة الفتح في تلك الجهات التي كان قد بدأ فيها الخليفة الأول . فنذهب لذلك . المسلمين ثم

لهم الاستيلاء على مصر والشام وال العراق . وكانت نتيجة ذلك أن غنم المسلمين من الأعداء القناطير المفترسة ، ويذكر لنسا ابن كثير والذهبى أن المال المتحصل من وقعة جلواء ٣٠ ألف درهم . وقد ورد على بيت المال من الغنائم أضعاف ما كان يرد في عهد الرسول وأبى بكر .

### الجزية

ظل النظام الذى كان معمولا به فى الجزية أيام الرسول ، كما هو فى أيام أبى بكر ولم يحدث فيه تغيير سوى أن الجزية كانت فى الغالب تؤخذ نقدا ، وذلك لأن معظم البلاد التى فتحها أبو بكر كان يكتفى بها استعمال النقود لأنهم من الأعاجم بخلاف العرب التى كانت معظم أموالهم الأبل والشياه ونحوها .

وما زال نظام الجزية بلا تعين إلى آخر أيام أبى بكر ، فلما تولى عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - وكثرت الفتوحات واتسعت الدولة . اقتضت الظروف تعديلا جديدا فى نظام هذه الضريبة ، فاختتم بتنظيمها وترتيبها ، وتعيين مقدارها ، مراعيـا فى ذلك أحوال الدولة الحاكمة . وظروف الشفوب المحكومة ، فقررها أولا على أهل الذهب أربعة دنانير ، وعلى أهل الفضة جعلها على كل رجل أربعين درهما ، وعليهم من أرزاق المسلمين من الحنطة والزيت مدان حنطة وثلاثة أقساط زيتا كل شهر لكل انسان فى الشام والجزيرة .

تم عدلت الجزية وتطور نظامها بعد ذلك . فتعينت باعتبار يسار الناس ومقدرتهم . فجعلت على ظاهر الغنى ثمانية وأربعين درهما . تدفع أقساطا ، أربعة دراهم كل شهر . وعلى أوسط الحال أربعة وعشرين درهما ، وعلى الفقير الكسروب أربى عشر درهما فى كل عام .

## الخراج

كانت موارد الدولة كما سبق أن ذكرت في أيام أبي بكر منحصرة في الزكاة والغائم وجزية أهل الكتاب، ولم تكن ضريبة الخراج معروفة في هذا العصر. فلما جاء عصر أمير المؤمنين عمر وقويت في عهده الشوكة واتسع نطاق الإسلام وتعددت موارده وكترت مصارفه بفضل ما أيد الله به المسلمين من النصر. فبكر عمر أن يسلك في مالية الدولة سياسة رشيدة تصور مصالحها وتضمن للدولة الإسلامية السلامة ويحفظ لها عزتها وكيانها . . . وهذا لا يكون إلا بالمال . لذلك عهد إلى إيجاد مورد مال دائم . . . هذا المورد هو « الخراج » وهو ما يوضع من الضرائب على الأرض أو محصولاتها ، وهو من أقدم أنواع الضرائب . ولما ظهر المسلمون وفتحوا الشام ومصر والعراق أقروا الدواوين القديمة الرومانية على ما كانت عليه ، ولم يغيروا فيها شيئا حتى كتابتها ، وظل العرب يرافقون أعمال الدواوين ويستولون على جيابتها . وفي عهد بنى أمية سلمت أمور هذه الدواوين إلى المسلمين . وكان الخلفاء هم الذين يتولون النظر في أمر الخراج ويراقبون سير الجباية ، وفي الحكم الإسلامي كانت جباية الخراج على حسب ما تقتضيه الأحوال ، وكان للMuslimين قوانين عامة في الأرض .

فهي في الإسلام أربعة أقسام :

- ١ - أرض استأنف المسلمين أحياءها . فهي أرض عشرية للعام عشرها . وتعد من قبيل أحياء المؤات .
- ٢ - أرض أسلم أهلها عليها . فهم أحق بها ، وهي أيضًا أرض عشرية .
- ٣ - أرض ملكها المسلمين عنوة فيهن غنىمة لهم وتعد أيضًا أرضا عشرية .

٤ - أرض صوليخ عليها أهلها . وهي الأرض المختصة بالخارج، وهو لا يبطل ولو أسلم أهلها . والخارج عليها يعتبر بما تحتمله .

### الاقطاع

كان نطاق الاقطاع ضعيفا في عهد أبي بكر كما كان في عهد الرسول - صلى الله عليه وسلم - أما في أيام عمر فقد كثُر ايراد الدولة من تلك الاقطاعات . وذلك نتيجة لاتساع الفتوحات وازدياد الأراضي التي اصطفاها عمر لبيت المال في العراق والشام ومصر تبعاً لذلك . ومما يؤسف له أنه لم يصل إلينا وثائق ، أو نصوص تاريخية تبين لنا مقدار دخل الدولة من أملاكها الخاصة .

وقد اتسعت دائرة الاقطاعات في عهد عثمان بن عفان ، فقد عمل على توزيع مساحات كبيرة من أراضي الدولة الإسلامية في كل الأقاليم وعممه بدرجة أوسع وأشمل مما كانت عليه في عهد عمر .

ظهر أذن مما تقدم أن الدولة الإسلامية كان لها أملاك خاصة . وإنها كانت تتكون من الأراضي التي ليس لها مالك معين . وإن دائرةها قد زادت واتسعت في عهد عمر بن الخطاب ثم في عهد عثمان بن عفان .

### العشور

في عصر أمير المؤمنين عمر أُوجِدَ هذه الضريبة التي لم يكن لها وجود أيام الرسول وأبي بكر . وذلك لأن نشأة الدولة الإسلامية وبدرء تكوينها لم يكن يسمح بوجود هذه الضريبة . أما في أيام عمر إبان الفتوحات الكثيرة شرقاً وغرباً ، فقد ظهرت هذه الضريبة وكانت مورداً من موارد الدولة . وقد فرضها عمر وقيدها بما يتفق مع روح الإسلام ، فجعلها متنوعة المقاصد ، فكانت على

المسلمين ربع العشر ، وعلى المؤمنين نصف العشر ، وعلى المحتسبين العشر . وكانت تسمى أيضا « المكس » وهو الضريبة التي تفرض على أصناف التجارة من قبيل ما يعرف اليوم بالجمارك ، وكانت هذه الضريبة في الاسلام تؤخذ من الناجر اذا انتقل من بلاده الى بلاد أخرى .

قصارى القول ان موارد الدولة الاسلامية كانت تتكون في غالبيتها من الزكاة وخراج الأرض وعشورها ، والجزية واعشار السفن ، وأخمس المعادن والمراعي ، وغلة دار الضرب ، والمراصد والضياع ، وأثمان الماء ، وضرائب الملاحات والآجام ، والمكوس .. ولقد فصلت بعض الأشياء في عدد من الموارد التي كانت من الأهمية بحيث تستدعي مثل هذا التفصيل المبسط جدا .

## ثروة الدولة الاسلامية

في عهد النبي - عليه الصلة والسلام - لم يكن هناك بيت مال بل كانوا اذا أصابوا غنيمة فرقوها فيما بينهم ، وكذلك الصدقات فانها كانت تفرض في أهلها ، واذا بقي منها شيء استبقوه لحين الحاجة اليه . وكان النبي يتولى ذلك بنفسه ، وأكثر الصدقات من الماشية والابل والخيول . وكانت ثروة الدولة في هذا العهد عبارة عن بقايا الزكاة . بلغت الأموال في عهد النبي - عليه الصلة والسلام - « ٤٠٠٠٠ » بين ابل وخيول وغيرها

وفي عهد الخلفاء - وهو العصر الذهبي بعد النبي - عصر العدل والتقوى بعد موته - عليه الصلة والسلام - لم يكن هناك بيت مال ، ولم يكن الأمر يتطلب المال الا لقضاء الحاجيات . وكان أكثر ما يرد عليهم من ماشية وحشطة وخيول ونحو ذلك ، ولما فتحت الشام وفارس ومصر ووردت عليهم الأموال ذهبا وفضة نظم عمر - رضي الله عنه - الديوان .

ولقد بلغت الأموال التي جمعت من الأقاليم المفتورة مبلغًا عظيماً من الكثرة . فكان دخل الدولة من ضريبة الأرض في مصر الإسلامية في عهد عمر بن الخطاب « ٨٦٦هـ » جنيهها مصرى ٠٠ . أما دخل الدولة من ضريبة الرءوس فكان أوفر وأكثر من دخل ضريبة الأرض ، غير أن إيرادها في السنة الأولى من الفتح الإسلامي لم يكن شيئاً مذكوراً لأنها كانت قليلة ومؤقتة ، وقد ذكر اليعقوبي ما يفيد أن إيراد مصر من جزية الرءوس فقط في أول سنة بلغ أربعة عشر ألف ألف دينار ، أي « ٤٠٠٠٠٠٠ ر٤٠٠٠ » جنيه مصرى ، وفي السنة الثانية بلغ عشرة آلاف ألف دينار ، أي « ٦٠٠٠٠٠٠ ر٦٠٠٠٠٠ » جنيه مصرى .

أما إيراد السواد فقد بلغ من ضريبة الأرض عشرين ومائة ألف ألف درهم أي « ٨٠٠٠٠٠ ر٨٠٠٠٠٠ » جنيه مصرى . وذلك في عهد عمر رضى الله عنه . وكان دخل الدولة الإسلامية من الجزية في العراق هو ثلاثة عشر ألف ألف درهم ومائة ألف درهم « تقريراً » أي « ٥٢٨٠٠٠ ر٥٢٨٠٠٠ » جنيهها مصرى .

أما دخل الدولة من الشام فقد كان ضئيلاً جداً بالنظر لايراد مصر وال伊拉克 . إذ بلغ مقدار ارتفاعه خمسمائة ألف دينار ، أي « ٣٠٠٠٠٠ ر٣٠٠٠٠٠ » جنيهها مصرى .

## بيت المال

لما استندت الأمور إلى عمر . وأمتد سلطان الدولة شرقاً وغرباً . وكثرت - تبعاً لذلك - موارد الدولة ومصادرها . وزادت الإيرادات من الجزية والخراج زيادة لا طاقة للخليفة وأمرائه بضيّطها فرأى أنه ليس من الحكمة الاقتصادية أن يتسرّك زمام الأمور المالية بيد العمال والولاة دون أن يضيّطها عداً أو يحصيها حساباً . فعمد إلى تنظيم مال الدولة . فدون الديوان وضيّط

الموارد في دفاتر فيدفع بمن رواتب معينة في العام الى كل على قدر استحقاقه . والذى يبقى من المال يحفظ للارتفاع به عند الحاجة .

و لما تكثرت موارد المال الى المدينة انشأ عمر خزانته او دارا اسمها « بيت المال » وهو اول من فعل ذلك . وان ذكرت هذه التسمية في عهد ابى بكر - فهى من قبيل القياس - ووظيفة بيت المال ان يثبت فى جرائد جميع أصول الأموال على أصنافها من عين . وغلال . وفيء . وغنائم . واعشار . وأخماس . ويثبت ما تحصل من ذلك ويتحصل بيوتا لاصناف المال . يجعل عليهما دوافين وحراس .. فهناك الاموال والقمائن والغلال . وهنالك خزائن الاسلحة والذخائر . وكل ما استحقه المسلمين ولم يتquin له مالك . فهو من حقوق بيت المال . وكل حق وجب صرفه في مصالح المسلمين ثلاثة اقسام : ١ - الصدقة ٢ - الفنية ٣ - الفيء . والمستحق على بيت المال أرزاق الأجياد . وانما الكراع والسلم وغير ذلك مما ينفق في سبيل المصلحة العامة .

## مصارف الدولة الاسلامية

ومصارف الدولة كانت متنوعة .

١ - ايراد الدولة من ضريبة الأرض والرءوس . وأموال تجارة أهل الحرب والذمة . كان يوجه للنفقات في المصالح العسامية . كرواتب الخلفاء . والولاة . والقضاء . والجند . وبناء القنطر . واقامة الجسور . وسد الثغور . وحفر الترع . واصلاح الانهار . ونحو ذلك .

٢ - ايرادها من اموال الزكاة التي تؤخذ من المسلمين وكذلك اموال تجارتهم . كان ينفق في النواحي التي ذكرت في الآية الكريمة « انما الصدقات للقراء والمساكين والعامليين عليها والمؤلفة قاولوهم

وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله فابن السبيل . فريضة من الله . والله عليم حكيم .

٣ - ايرادتها من خمس الفنائين كان يوجه للانفاق على الجهات التي ذكرت في قوله تعالى : « واعلموا أن ما غنمتم من شيء فإن الله خمسه وللرسول وللذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل » .

فنجحن نرى أن الدولة قد كانت تصرف ايرادتها في المنفعة العامة . وقضت بوجوب توجيهها في سد حاجات الكافة ومصالح الجميع . ولم تخصص حصيلتها إلى تغذية المنافع الفردية . أو تؤثر طائفة على أخرى . أو اقليما على اقليم لأنه أكثر موردا أو اجزل خراجا . فنظام توزيع النفقات في الأبواب المتقدمة قد شمل كثيرا من مراافق الدولة العامة . والتي تعود على الجميع بالنفع العام . ولم تكن هناك محاباة طائفة على أخرى أو فرد على آخر .

## الضريبة : والعالة الضربيية في الاسلام

الضريبة أولا : هي فريضة من المسال تعجبيها الدولة أو السلطة المحلية من رعيتها . والقاطنين في ديارها على قدر يسار كل مكلف . لتمكينها من أداء المراافق العامة التي تضطلع بها . اذا أخذنا هذا التعريف وذهبنا نطبقه على موارد الدولة الاسلامية . نجد ان « الزكاة » ضريبة . وكذلك « الجزية » و « الخراج » و « عشر التجارة » و « القطائع » لانها جمیعا متكررة ومتجددة في اوقات معينة على المسلمين . ومن تمتigue بحماية الاسلام .

والضرائب الاسلامية تدل بوضوح على ان اساس فرضها مصلحة الشعب العامة .

فالزكاة لما فرضت على أغنياء المسلمين . والجزية على أهل النذمة القادرين . كان الغرض منها . قوام الدولة الإسلامية . وتأسيس مصالحها . وتوطيد عرى الاتحاد . وهو الأساس الذي بناء الإسلام وجعله توقيعاً بين الفقير والغني . ثم تأمين المكلفين على أنفسهم وأموالهم من شرور ذوي الحاجة الذين لو لم يخصص لهم جزء من هذه الشروة لكانوا حرباً على أصحابها . والخارج وعشور التجارة كان رائد الإسلام فيها توفر المصلحة بين الدولة والشعوب المفتوحة . ورغبتها في تبادل المنسافع بين البلاد الإسلامية وغيرها .

وعلى العموم : فالتشريع المالي الإسلامي يبني موارده المالية على أساس توفير ما تحتاج إليه المصالح العامة من النفقات . وراحة الأفراد والجماعة . وتحقيق ما تقتضي به الوحدة الاجتماعية من التعاون والتضامن . وقواعد الضريبة عند علماء المالية تدور حول العدالة واليقين والملاعبة والاقتصاد . ولا شك أن هذه القواعد تكاد تتوافق مع الضريبة الإسلامية . فالعدالة التي ذكرها العلماء هي مطلب الشرع الحكيم . حيث قرر المساواة في الأموال والأفراد ، لا فرق بين شخص وآخر . فضريبة الزكاة إن كمل نصابها المحدد لها أخذ منه الواجب بنسبة ميسورة . والا فالغافر . والجميع في ذلك سواه . كذلك ضريبة العجزية . لا يطالب بها إلا المسورون القادرون على الأداء . وكل على قدر إسراه واحتماله . وبذلك أصدر عمر امره إلى الولاة في مختلف الأقاليم وجعلها على ثلاثة درجات كما سبق أن أوضحت .

ثم إننا نجد الإسلام قد بني نظامه المالي على أساس تعدد الضرائب حتى تقوم كل واحدة منها بتنصيب من العبء المشتركة . ولم يقتصر تعين ضريبة موحدة . كما لم يقتصر مؤنة الدولة المالية على ضريبة واحدة . لما في ذلك من السوءات والعثرات التي

فيها عرقلة الحياة الاقتصادية . وارهاق الرعية العنيف وارتفاع تكاليف الجباية .

ففى عصر الرسول وأبى بكر كانت ضريبة الزكاة على رعوس أموال المسلمين . وضريبة الجزية على رعوس من دخلوا في حماية الاسلام . ثم اتت ضرائب جديدة اوحت بابيادها طبيعة الفتح . واتساع اوجه النفقات . كالغراجر . وهو ضريبة العقارية التي ربطت على الأرض التي تعتبر الثروة الحقيقة لحياة الأفراد والدول . والعشور وهى ضريبة الاموال التجارية . هذه الضرائب التي كانت أساسا للنظام المالى فى عهد عمر . وقد تحقق فيها معنى التعدد الذى يقول به علماء الاقتصاد والمال فى العصور الحديثة .

## العوامل السياسية

لا شك أن لل الاقتصاد علاقة كبيرة بالسياسة . حتى لقد ذهب بعض الباحثين إلى أن كل التغيرات التي تنتاب النظم السياسية إنما هي وليدة الظروف الاقتصادية .

وللنظم السياسية وبخاصة من حيث مبلغ ما يتواافق للأفراد فيها من الحرية تأثيرا كبيرا في الحالة الاقتصادية . فإذا كان عmad تلك النظم الاكراه والضغط والتحكم فانها لا تلبث أن تصرف الناس عن انشاء المشروعات وقتل فيهم روح الاقدام على تنمية الاموال ، والمشاركة في الأعمال .

وكلنا يعلم ان نظام الحكم في الاسلام لم يضع قيودا أو حواجزا في وجه البحث والتفكير في مجال السياسة وبدأ الاسلام في تفويض الأمر للامة في كل ما يتعلق بالحكم ، ذلك أن دعائمه كانت ديمقراطية بحسب منبعها وبحسب مصبها الذي انتشرت فيه . وكلنا يعلم ان قواعد النظام الاسلامي في السياسة قد قام على عدة اسس .

١ - العدل . وقد ورد هنا النص صريحا في القرآن الكريم . كما أكدت الدعوة إليه الأحاديث العديدة وفي مقدمة الآيات قوله تعالى : « أَنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدِوَا الْإِمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا . وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ . أَنَّ اللَّهَ نَعْمَاً يَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ . أَنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً » . وقوله تعالى : « وَإِنْ حَكَمْتُمْ فَاحْكُمْ بِمِنْهُمْ بِالْقَسْطِ أَنَّ اللَّهَ يَحْبُبُ الْمُقْسِطِينَ . وَالْعَدْلُ وَاجِبٌ فِي الْإِسْلَامِ حَتَّىٰ لِلْأَعْدَاءِ وَهَذِهِ مِنْ أَعْظَمِ فَضَائِلِ الْإِسْلَامِ . »

المساواة امام القانون : وهى تترتب تحت المعنى العام للعدل .  
فهناك العدل في المعاملة وفي القضاء وفي الاموال . وفي الحقوق .

وقد تكلم المفكرون الاسلاميون عن العدل في النواحي الاجتماعية والاقتصادية كما تحدثوا في العدل كأساس لنظام الحكم . فيرون ان عدل الحكم أو ولی الامر فيما يتعلق بما للناس من حقوق في اموالهم او حقوق مترتبة على اعمالهم . هو الذى يؤدى الى ان تشعر الرعية بالاطمئنان . ويفحزهم على الاقبال على العمل . والجد فيه . فينتج عن ذلك نماء العمران واسعه . وتوجد الاموال وتكثر الخيرات . ومن ثم يؤدى المال والعمل الى تقوية الدولة . وبقاء الحكم واستمراره . وبالعكس تكون عاقب الاعتداء على اموال الناس وحقوقهم . هي احجام الناس عن مزاولة الاعمال ورากود النشاط . لفقدتهم شعور الثقة . ويؤدى ذلك الى الكساد الاقتصادي . فتدحر العمران فضعف الدولة او فسادها .

ومن أكثر من تحدثوا في هذا المجال « ابن خلدون » الذي عقد فصلاً في المقدمة اسمه « فصل في أن الظلم مؤذن بخسارة العمران » .

ومن العدل الذى أمر به الإسلام أيضاً . العدل لأهل الدمة . فقد قررت الشريعة وجوب كفالتهم على الدولة . مثل المسلمين

سواء بسواء . ثم انهم متساون في الحقوق مع المسلمين ايضاً . وقد قال عليه السلام « من ظلم معاهاها او كلفه فوق طاقته او اتىقض او اخذ منه شيئاً بغير طيب نفسه . فانا جحيمه يوم القيمة . »

### ٢ - القاعدة الثانية هي « الشورى »

طبيعة الحكم الذي يقره الاسلام ان يكون نظاماً شورياً . وقد اوجب الله سبحانه وتعالى الشورى على الامة في آيتين ورد فيهما النص صريحاً . النص الأول قوله تعالى : « فبما رحمة من الله لنت لهم . ولو كنت فظاً غليظ القلب لانقضوا من حولك . فاغف عنهم . واستغفر لهم . وشاورهم في الامر » الآية الثانية هي قوله تعالى : « فما اوتيس من شئ فمتساع الحياة الدنيا . وما عند الله خير وابقى للذين آمنوا . وعلى ربهم يتوكلون . والذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش . واذا ما غضبوا هم يغفرون . والذين استجابوا لربهم . واقاموا الصلاة . وامرهم شوري بينهم . ومما رزقناهم ينفقون » . »

وعلى هذا الأساس يكون الجميع شركاء في توجيه دفة الحكم وفي توجيه دفة شؤون الحياة المادية وخاصة التنظيمات الاقتصادية . فما دام الأمر شوري بين المسلمين فلن توجد ديمقراطية الطبقة الواحدة . ولكن يوجد نظام العمل للجميع على أساس من تكافؤ الفرص واسفاح المجال في النواحي الكثيرة للحياة .

### ٣ - القاعدة الثالثة للحكم الاسلامي « هي مسؤولية الحاكم »

فما دام الامام - او حاكم الدولة - قائماً بأمر الله . حاكم بالعدل . منفذاً لأحكام الشرع . ملتزماً لها في اعماله وتصرفاته راعياً لامانته وعهده . فهو اذن امام عادل وجب على الامة له

حقان ، الطاعة : النصرة وإذا كانت الولاية امانة في الاسلام . وكل مؤتمن مسؤول عما اتمن عليه لدى صاحب الحق . فلامام او رئيس الدولة . مسؤول ايضا عما اتمن عليه . فهو مسؤول امام الامة او مسؤول امام الله . ومن هنا لن تقوم دكتاتورية ظالمة تحكم في الناس وتجه بهم نحو الاهواء والرغبات الشخصية .

### ٣ - المبدأ الرابع ( مسألة الطاعة )

فلا خلاف بين المسلمين على أنه لا تجوز الطاعة الا فيما وافق الشرع . وعلى رأس الادلة التي يستتبط منها هذا الحكم الحديث الشريف الذي رواه البخاري في صحيحه وهو « السمع والطاعة على المرء المسلم فيما احب وكره . ما لم يؤمن بمعصية . فاذا امر بمعصية . فلا سمع ولا طاعة » وهذا يقودنا بلا شك الى تحديد كثير من النظم السائدة في حياتنا الاقتصادية وغيرها . فلن يشد فرد . أن ينفر خارجا عن حدود الجماعة .

ولن أطيل في هذا الشأن فمن الامور البديهية أن السياسة والاقتصاد متفاعلان تماما يؤثر كل منهما على الآخر ويحدد خط سيره تحديدا عميقا . ومما لا شك فيه أن نظام الحكم الاسلامي (الذى اقام على هذه الانسنس قد وجه نظامه المالى والاقتصادي في هدى من المبادئ السياسية الآتية المذكورة .

## خاتمة

وبعد ، لقد أوضنا إلى مرحلة توجب علينا أن ننتهي من حديتنا الذي نحن فيه . بعد ، أن كادت الصفحات المسموح بها أن تنتهي .

وأظن أنه في ختام هذا البحث لا بد من أن يعرض المرء رأيه في حرية وحياد . لكن الواقع أن هذا المجال بالذات لا يمكن أن يحكم فيه المرء بهذه الطريقة والا أكون قد تجاوزت حدود امكانياتي نفسها . لأنني لست في موضع يسمح لي بالحكم على هذا النظام الإسلامي . لأنه قبل كل شيء ليس هذا البحث بالذات مجالا للتفضيل بينه وبين سواه من النظم . لأنه ليس للطاقة البشرية المحدودة الفقيرة أن تحكم على نظام سماوي يعلو على مستوى البشر .

ولكن إذا كان ولا بد أن يتحدث المرء في نهاية هذا المطاف فالقول الحق هو أن النظام الإسلامي الاقتصادي لم يكن مجرد نظريات في عالم الخيال والمثل . بل كانت نظم الإسلام واقعا ملماسا عاشه الناس وانفعلا به . وآمنوا بمعتقداته أيمانا عميقا نابعا من نفوسهم وضمائرهم . ذلك أن الإسلام جعل الضمير وقيبا على تصرفات الأفراد وأفعالهم . ونظر بعين دقة إلى البشر ورأى أنهم مادة وروح . فلم ينظر إلى كلا الناحيتين وحدها . بل نظر إلى الإنسان بكل . ووضع على هذه الأسس نىاما كاملا رفيعا .

متشارب و حاجيات البشر . و تفاعل مع ظروف حياتهم و يئسهم . بل أصبح هذا النظام أو هذه الفلسفة الاسلامية نعماً للكثيرين بجدون فيها الحلول القوية الصائبة ل كثير من المشاكل والصراعات ولا أظن أن البشرية مهما تعذر بها السبيل الا عائدة يوماً إلى حظيرة الاسلام تجد فيها الراحة بعد العناء . وليس مثل هذا الكلام أمنية من الآمناني . أو حلماً من الأحلام . بل إن ذلك واقع نامسه بآيدينا . فالحقيقة أن معظم الاشتراكيات القائمة الآن نستمد معظم تعاليمها من الاسلام . وخاصة تلك الاشتراكيات التي ظهرت في شرقنا العربي وعلى رأسها اشتراكيية الجمهورية العربية المتحدة . التي تخطو سائرة الآن تملأ أرض العرب ولستنا في حاجة كي نتكلف أوجه الشبه . أو الشبه الحقيقي بين هذه الاشتراكيه والاشتراكية الاسلامية . فان الواقع أصدق من هذا التكفل . والحقيقة أوضح من أي شيء آخر .

فتنظيمنا الاقتصادي يقوم على عدة أسس .

أولاً : القضاء على ما يبقى من مظاهر الاقطاع .

ثانياً : القضاء على الاحتكارات الفردية .

ثالثاً : القضاء على سيطرة رأس المال على الحكم .

رابعاً : اقامة حياة ديمقراطية سليمة .

خامساً : اقامة عدالة اجتماعية .

سادساً : الابقاء على الملكية طالما إنها تؤدي وظيفتها الاجتماعية .

سابعاً : العمل على زيادة الانتاج والدخل القومي وتحقيق الرفاهية الاقتصادية . وتحقيق الشراء . لا اشتراكية الفقر .

وما أظن إلا أن هذه المبادئ تكاد - أو هي فعلا - تستمد عناصرها الرئيسية من التعاليم الإسلامية أو تتفق معها على الأقل .

والواقع أننا لا نفرح للإسلام حينما نراه يتلافق مع هذه النظم . أو هذه المبادئ . ولا نسر عندما نراه يتلافق مع كثير من المبادئ الاقتصادية الرفيعة . التي تقابل معها في كثير من المذاهب الاقتصادية في كل بقعة من بقاع الأرض . ولكننا نفرححقيقة لهذه المذاهب لأنها تلاقت مع الإسلام لأن التموزج السماوي الكامل للعدل والرحمة والمساواة ..

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
| ٧      | مقدمة   |

## الجزء الأول :

- ١٩ - الفلسفة العامة للنظام الاقتصادي في الإسلام
- ٢٦ - الإسلام ونظام الحرية
- ٣٦ - بين الرأسمالية والاسلام
- ٤١ - الإسلام ونظام التدخل
- ٤٣ - الإسلام والشيوعية
- ٤٩ - الإسلام والفاشية
- ٥١ - الإسلام والاشتراكية
- ٥٨ - الإسلام والمذاهب الاقتصادية المسيحية
- ٦٠ - الإسلام والنظم الاقتصادية

## الجزء الثاني :

- ٦٥ - التطبيق في النظام الإسلامي
- ٦٨ - ما قبل الإسلام
- ٧٠ - مجتمع المدينة ومصادر التشريع
- ٧٥ - الإسلام والمعاملات
- ٨٢ - الميراث في الإسلام

### **الجزء الثالث :**

- ٨٧ — مصادر الدخل — موارد الدولة الاسلامية في عهد الرسول
- ٩٤ — موارد الدولة في العصر الثاني
- ٩٨ — ثروة الدولة الاسلامية
- ٩٩ — بيت المال
- ١٠٠ — مصاريف الدولة الاسلامية
- ١٠١ — الضريبة والعدالة الضريبية في الاسلام
- ١٠٣ — العوامل السياسية
- ١٠٧ — خاتمة





سلسلة دراسات في إسلام  
رسول  
شئون كل شهور عرب

ترقى  
فترة عطاء شهر عرب

C  
273

Biblioteca Alexandrina



0392817

يسرى حما:  
المجلس الأعلى للشئون الإسلامية



الثمن ٥ قروش

مطبع شركة الإعلانات الشرقية